



### د پوهنې وزارت

د تعلیمي نصاب د پراختیا او د ښوونکو د روزنې معینیت د تعلیمي نصاب د پراختیا او درسي کتابونو د تالیف لوی ریاست

# اسلامي ښوونه او روزنه

دولسم ټولگي

د چاپ کال: ۱۳۹٦ هـ. ش.



#### ليكوالان

- دكتور شير على ظريفي
  - نور الله صافی
  - رقیب الله ابراهیمی

### علمي ايډيټ

- مولوى قيام الدين كشاف
  - محمد عارف لودين

### د ژبي ايډيټ

- محمد قاسم هيله من

### ديني، سياسي او كلتوري كميته:

- دكتور عبدالصبور فخرى
  - محمد آصف کوچی
    - سید فاضل شاه

### د څارني کميټه

- دکتور اسدالله محقق د تعلیمی نصاب د براختیا او د ښوونکو د روزني معین
  - دکتور شیر علي ظریفي د تعلیمي نصاب د پراختیا د پروژې رئیس
- سرمؤلف عبدالظاهر گلستاني د تعليمي نصاب د پراختيا او درسي کتابونو د تاليف لوی رئيس

### طرح او ډيزاين

عنايت الله غفاري

د چاپ چارې سمون: محمد کبير حقمل د پوهنې وزارت د نشراتو او اطلاعاتو رئيس.

### بسم الله الرحمن الرحيم د پوهنې د وزير پيغام

د لوى خداى الله چې شكر دى چې انسان يې په احسن تقويم كې پيدا او هغه ته يې د خبرو كولو توان وركړ او د علم او فكر پر گاڼه يې سمبال كړ. ډير درود دې وي د اسلام پر گران پيغمبر حضرت محمد مصطفى چې د انسانيت ستر ښوونكى دى او د رحمت، لارښوونى او روښنايى پيغام راوړونكى.

ښوونه او روزنه په هره ټولنه کې د بـدلون او پراختيا بنـسټ دى. د ښـوونې او روزنې اصـلي موخـه د انسان د بـالقوه ځواکونو فعالول او د هغه د پټو استعدادونو غوړول دى.

درسي کتاب د ښووني او روزني په بهير کې يو مهم رکن بلل کيږي چې له نوو علمي بدلونونو او پرمختگونو سره اوږه په اوږه د ټولني له اړتياوو سره سم تاليف کيږي. درسي کتابونه بايد د منځپانگي له مخي خورا بـډاي وي چـي وکـراي شي د علومو له نوو لاسته راوړنو سره مل ديني او اخلاقي زده کړې د نوو ميتودونو له لارې زده کوونکو ته وليږدوي. دغه کتاب چې اوس ستاسو په واک کې دي، د همدغو پورته ځانگړنو پر بنسټ چمتو او تاليف شوي دي. د پوهني وزارت تل زيار باسي چې په هيواد کې تعليمي نصاب او درسي کتابونه د اسلامي ښوونې او روزنې او د ملي هويت د ساتلو پر بنسټ جوړ او له علمي معيارونو، نوو روزنيزو ميتودونو او د نرۍ له علمي پرمختگونو سره سم چمتو کړي. د زده کوونکو استعدادونه په ټولو اخلاقي او علمي خواوو کې وغوړيږي او په هغوي کې د تفکر او نوښت توان او د پلټني حس پياوړي کړي. د خبرو اترو او پيرزويني د فرهنگ دودول، د هيواد پالني او د ميني او محبت د حس پياوړي کول، بښنه او پيوستون د پوهني د وزارت نورې غوښتني دي چې ښايي د لوست په کتابونو کې ورته پام وشي. درسي کتابونه د ښه او مسلکي ښوونکي له درلودو پرته نشي کولاي ټاکل شوي موخي ترلاسه کړي. ښوونکي د ښووني او روزني يو مهم جزء او د ښووني او روزني د پروگرامونو پلي کوونکي دي. د هيواد لـه ژمنو او زړه سواندو ښوونکو څخه، چې د تورتم او ناپوهۍ په وړاندې يې جگړه خپله دنده گرځولي، دوستانه هيله لرم د تعليمي نصاب په دقيق او مخلصانه تطبيق کې د هيواد ماشومان، نجوني او تنکي ځوانان د پوهي، اخلاقو او معنويت لوړو څوکو ته ورسوي. د هیواد د زده کړې د نظام بري د خلکو له جدې مرستو پرته امکان نه لري. له دې امله له ټولو قشرونو او د ملت له شريفو خلكو، په تيره بيا له كورنيو او د زده كوونكو له درنو اولياوو څخه هيله لـرم چيي د معارف د موخو د لاسته راوړو په برخه کې له هیڅ ډول مرستي څخه ډډه ونه کړي. دغه راز له ټولو لیکوالو، پوهانو، د ښووني او روزني له ماهرينو او د زده كوونكو له محترمو اولياوو څخه هيله كيږي چې په خپلو رغنده نظرونو، وړانديزونو او نيوكو د درسي كتابونو په لاښه والي كې د پوهني له وزارت سره مرسته وكړي.

لازمه بولم له ټولو ښاغلو مؤلفانو، د پوهنې وزارت له اداري او فني کارکوونکو او لـه ملـي او نړيوالـو بنـسټونو څخه، چې د دغه کتاب په چمتو کولو، چاپولو او ويش کې يې زيار ايستلي او مرسته يې کړې، مننه وکړم.

په پاي کې له لوي خداي ﷺ څخه غواړم چې په خپله بې پايه مهربانۍ له موږ سره د پوهنې د سپيڅلو ارمانونو پـه لاسته راوړلو کې مرسته وکړي. انه سميع قريب مجيب.

### د پوهنې وزير دوکتور اسدالله حنيف بلخي

### د موضوعاتو فهرست

| سرلیکم                         | . مخ |
|--------------------------------|------|
| د عقايدو برخهد                 | ١    |
| د اعمالو تلل (وزن کول)د        | ١    |
| حوضحوض                         | ۴    |
| د صواط پلد                     | ٧    |
| جنت                            | ۹    |
| جهنم (دوزخ) ۲                  | ۱۲   |
| د ايمان نواقص (١)              |      |
| اصغر شرک                       | ۱۹   |
| د ايمان نواقض (٢)              | ۲۱   |
| اصغو كفر                       | ۲۵   |
| بدعت                           | ۲٧   |
|                                |      |
| د حدیثو برخه                   | ٣۴   |
| د صحیح او حسن حدیثونو پېژندل۵  | 3    |
| ضعيف حديث                      | ۳۹   |
| موضوع حديث                     | ۴١   |
| د احادیثو مشهور کتابونه        | ۴۴   |
| مسؤ وليت ٨                     | ۴۸   |
| اووه هلاکوونکي گناهونه (۱) ۲   | ۲۵   |
| اووه هلاکوونکي گناهونه (۲)     | ۵٦   |
| امر بالمعروف او نهي عن المنكر  |      |
| به لگښت کې اقتصاد۲             | ٦٢   |
| د الله ﷺ کتاب او د پیغمبرﷺ سنت | 17   |
| يه جهاد کې د ښځو و نډه         |      |

| ٧۵    | رښتينوکي                                |
|-------|-----------------------------------------|
| ٧٩    | د مجلس آداب                             |
| ۸۳    | د فقهې د اصولو برخه                     |
| ۸۴    | د فقهې د اصولو پېژندنه                  |
|       | د فقهې د اصولو د علم پيدايښت او پراختيا |
| ۹۴    | د فقهې د اصولو مدارس                    |
| ۹٦    | د اسلامي شريعت مصادر (مآخذ)             |
| 1 • 1 | د قرآن کریم حکمونه                      |
| ١٠۵   | نبوي سنت                                |
|       | اجماع                                   |
| 114   | قياس قياس                               |
| 119   | اختلافي دلايل (١)                       |
| 177   | اختلافي دلايل (٢)                       |
| 178   | له نصوصو څخه د استدلال طرېقې            |
| ١٣٠   | شرعي حكم (١)                            |
| 144   | شرعي حكم (٢)                            |
|       | فتوا                                    |

### لومړی لوست

# د عقايدو برخه د اعمالو تلل (وزن کول)

انسان په نړۍ کې بې هدفه نه دی پیدا شـوی ، بلکـې د ده کـړه وړه ټـول لیکـل کېېږي، دقیامت په ورځ به حساب ورسره کېېږي، نیکي او بدي به یې تلـل کېــږي. د چـا چـې د نیکۍ تله درنده شوه، کامیاب دی او د چا چـې د نیکۍ تله سپکه شوه، ناکام دی.

د اعمالو وزن څه ته واېي؟ دليل يې څه دى؟ څنگه به ترسره کېږي؟ په دې لوست کې به د دې پوښتنو ځواب بيان شي.

### د اعمالو د وزن څرنگوالی

د قیامت په ورځ، وروسته له دې چې انسانان ژوندي کړای شي، د حضرت محمد په شفاعت به د الله تعالی غضب سوړ شي. عملنامې به نیکانو ته په ښي لاس او بدانو ته د شا له خوا په کیڼ لاس ورکړل شي. حساب به پیل شي خلک به په خپلو اعمالو اعتراف وکړي او د مؤمنانو د اعمالو تلل به پیل شي. د چا چې د نیکۍ تله درنه شوه، هغه به جنت ته ځي او د چا، چې د بدۍ تله درنه شوه، هغه به د الله تعالی مشیئت ته سپارل کېږي، که خوښه یې شي، نو جنت ته به یې ولېږي او که خوښه یې شي د څه وخت لپاره به یې په دوزخ کې واچوي. د عمل د جزا له لیدلو وروسته به یې جنت ته داخل کړي.

### د اعمالو د حساب او تللو د اثبات دلايل:

د اعمالو تلل په قرآن کريم او سنتو ثابت دي.

د عملنامو او د حساب په هکله الله تعالى فرمايې: ﴿فَأَمَّا مَنْ أُوتِيَ كِتَابَهُ بِيَمِينِهِ ۞فَسَوْفَ يُحَاسَبُ حِسَابًا يَسِيرًا ۞وَيَنْقَلِبُ إِلَى اهلهِ مَسْرُورًا ۞ وَأَمَّا مَنْ أُوتِيَ كِتَابَهُ وَرَاءَ ظَهْرِهِ ۞ فَسَوْفَ يُحَاسَبُ حِسَابًا يَسِيرًا ۞وَيَصْلَى سَعِيرًا﴾ [الإنشقاق: ٧ - ١٦] **ژباړه**: نو هغه څوک چې عملنامه يې په ښي لاس وركړل شي ، نو په اسانه توگه به حساب ورسره وشي او كورنۍ ته به خوښ وروگرځي او هغه څوک چې عملنامه يې دشا له لوري وركړل شي ، هلاكت به ځان ته وغواړي او اور ته به ور دننه شي.

په يو بل آيت كې الله تعالى د اعمالو د وزن په هكله فرمايي: ﴿وَالْوَزْنُ يَوْمَئِذِ الْحَقُّ فَمَــنْ تَقُلَتْ مَوَازِينُهُ فَأُولَئِكَ هُمُ الْمُفْلِحُونَ﴾ [الأعراف: ٨] **ژباړه**: او په هغه ورځ به ريښتيني تلـل وي، د چا، چې د (نيكۍ) پله درنه وي، هغوى به خلاصون ومومى.

له كافر سره د ده د اعمالو محاسبه شته، خو تلل يې نشته، ځكه چې د بلې پلې لپاره نيكي نه لري. الله تعالى په دې اړه فرمايې: ﴿أُولَئِكَ الَّذِينَ كَفَرُوا بِآيَاتِ رَبِّهِمْ وَلِقَائِهِ فَحَبِطَتْ أَعْمَالُهُمْ فَلَا نُقِــيمُ لَهُمْ يَوْمَ الْقِيَامَةِ وَزْنًا﴾ [الكهف: ١٠٥] **ژباړه**: دا هغه كسان دي چې د خپل څښتن د آيتونو له منلو نه يې انكار كړى نو د دوى عملونه ضائع شول او د قيامت په ورځ به تله نه ورته ږدو.

### له عملنامي څخه د بديو د محوې لارې چارې

که له يو چا څخه بد عمل صادر شي، نو په عملنامه کې يې ليکل کېــــږي. آيــا لــه تــوبې پر ته چې د بديو د محو کېدو اصلي چاره ده، داسې څه نورې چارې شته چې دا بدي لــه عملنامي څخه محوه کړي؟

**ژباړه**: هر چیرته چې یې، له الله تعالی څخه وېړېېږه. له بلۍ نه وروسته نیکي کوه چې لـه منځه یې یوسي او د خلکو سره تعامل په ښو اخلاقو کوه.

**ژباړه**: څوک چې يوه گناه وکړي بيا په ښه توگه اودس وکړي ورپسې دوه رکعته لمونځ وکړي او له خدای څخه بښنه وغواړي الله ﷺ به ورته هرو مرو بښنه وکړي.

مسند أحمد

۲ \_ مسند احمد

٣ - صحيح البخاري

**ژباړه**: مسلمان ته هیڅ ستوماني، ناروغي، تکلیف، پریشاني، ضرر او غم نه رسېــږي او آن ازغی یې په پښو کې نه ننوزي، مگر د ده گناهونه پرې بښل کیږي.

### په تله کې د پام وړ درانه عملونه

ټول نيک عملونه د پام وړ دي او بايد د کوچني گڼلو له کبله ترک نه شي، خو د نبوي سنتو د هداياتو په رڼا کې ځينې اعمال د عمل په تله کې ډېر دروند والى راولي، چې په لاندې توگه دي: ١- ښه اخلاق: رسول الله ﷺ فرمايي: «مَا شَيْءٌ أَثْقَلُ فِي مِيزَانِ الْمُوْمِنِ يَوْمَ الْقِيَامَةِ مِنْ خُلُقٍ حَسَنِ وَإِنَّ اللّهَ لَيُبْغِضَ الْفَاحِشَ الْبَنْدِيءَ ﴾ (أ رباړه: د قيامت په ورځ د مؤمن د نيکۍ په پله کې له نيکو اخلاقو څخه دروند څيز نشته او الله ﷺ بد ويونکي ته د قهر په سترگه گوري. همدا راز نيک اخلاق د کامل مؤمن نښه ده. رسول الله ﷺ فرمايې: «أَکْمَلُ الْمُؤْمِنِينَ اِيمَانَا الْمُؤْمِنِينَ اِيمَانَا الله مُؤمن دی چې تر ټولو مؤمنانو د کامل ايمان خاوند هغه مؤمن دی چې تر ټولو يې اخلاق غوره وي.

٢٠ ـ ذكر: د مسنونو اذكارو سرته رسول، لكه د (سُبْحَانَ اللَّهِ وَبِحَمْدِهِ سُبْحَانَ اللَّهِ الْعَظِيم) په كلماتو ذكر، ډېر وزن لري، رسول الله الله الله الله وَبِحَمْدِهِ سُبْحَانَ اللَّهِ الْعَظِيمِ» ( كَلِمَتَانِ حَفِيفَتَانِ عَلَى اللَّسَانِ تَقِيلَتَانِ فِي الْمِيزَانِ حَبِيبَتَانِ إِلَى الرَّحْمَنِ سُبْحَانَ اللَّهِ وَبِحَمْدِهِ سُبْحَانَ اللَّهِ الْعَظِيمِ» ( ثَا رُباړه: دوه كلمې دي چې په ژبه سپكي خو په تله كې درندې او الله الله عَلَيْ ته محبوبې دي دا د «سبحان الله وبحمده او سبحان الله العظيم » كلمي دي.



١ـ د انسانانو عملونه څه وخت تلل کېږي؟

۲ـ د انسانانو د عملونو د تللو د اثبات دلايل ذكر كړئ.

۳ـ د گناهونو د محوه کولو اسباب ذکر کړئ.

۴ـ کوم عملونه د تلې په دروندوالي کې ډېر رول لري؟

١ - مسند الصحابة في الكتب الستة - (٣٨ / ١٢٥)

۲ - سنن أبي داود- ن - (٤ / ٣٥٤)

٣ – متفق عليه

٤ - صحيح مسلم - (١٤٠/١)

### دويم لوست

### حوض

انسانانو ته د عملنامو له سپارلو، حساب کولو او د مسلمانانو د عملونو له تول څخه وروسته مسلمانان د رسول الله الله الله وض څخه اوبه څښي، چې تنده يې ورباندې ماتېږي. حوض هم د هغو مغيباتو له جملې څخه دی چې ځان پوهول او ايمان راوړل ورباندې لازم دي.

### د حوض تعریف

حوض د اوبو د غونډېدلو ځای ته ویل کېږي او دلته له حوض څخه مراد هغه حوض دی چې الله تعالی یې خپل نبيمحمدﷺ ته د حشر په میدان کې د ده د تکریم او عـزت لپاره ورکوي، څو د ده امتیان ورڅخه اوبه وڅښي او خپله تنده ورباندې ماته کړي.

### د حوض د اثبات دلایل

هغه حوض چې الله تعالى يې خپل رسول، محمد على ته په آخرت كې وركوي پـه قـرآن كريم او په صحيحو احاديثو ثابت دى:

الله تعالى په قرآن كريم كې فرمايلي: ﴿إِنَّا أَعْطَيْنَاكَ الْكَــوْثَرَ ﴾ **ژباړه**: بې شكه مونږ تاته «كوثر» دركړى.

ډېرو علماوو له «کوثر» څخه په دې ځای کې د حوض معنا اخيستې.

د حوض اثبات په احاديثو كې هم شوى او په دې هكله روايت شوي احاديث متواتر دي. د هغو راويانو شمېر چې په دې باب يې احاديث روايت كړي دي له پنځوسو تنو څخه هم زياتېږي، نبي كريم په يه يو حديث شريف كې فرمايلي دي: عَنْ أَبِي ذَرِّ قَالَ قُلْتُ يَا وَسُولَ اللَّهِ مَا آنيَةُ الْحَوْضِ قَالَ « وَالَّذِي نَفْسُ مُحَمَّدٍ بِيَدِهِ لآنِيتُهُ أَكْثُرُ مِنْ عَدَدِ نُجُومِ السمَّمَاءِ وَكُواكِبِهَا أَلاَ فِي اللَّيْلَةِ الْمُظْلِمَةِ الْمُصْحِيَةِ آنيَةُ الْجَنَّةِ مَنْ شَرِبَ مِنْهَا لَمْ يَظْمَأْ آخِرَ مَا عَلَيْهِ يَشْخُبُ فِيهِ مِيزَابَانِ مِنَ الْجَنَّةِ مَنْ شَرِبَ مِنْهَا لَمْ يَشْمُ اللَّهِ عَمَّانَ إِلَى أَيْلَةَ مَاوُهُ أَشَلَا فِي اللَّيْنِ وَأَخْلَى مِنَ الْعَسَلِ » (ا) ژباړه: ابوذر في فرمايي: ما له رسول الله في څخه پوښتنه وكړه چې د حوض لوښي څومره دي؟ نبي كريم وفرمايل: د لوښو شمار يې د آسمان له ستورو څخه زيات دى، له هغو ستورو څخه چې په تپه تياره شپه كې وي. هر څوك

١ - رواه مسلم.

چې له دې حوض څخه اوبه و څښي هېڅکله به تړی نه شي. له جنت څخه پکې دوې ناوې اوبه تویېږي. هر څوک چې لدې حوض څخه اوبه و څښي هېڅکله به تړی نه شي، پلنوالی او اوږدوالی یې سره برابر دي، او دومره فاصله لري لکه له عمان څخه تر اېلې پورې (عمان او اېله دوه ښارونه دي) اوبه یې له شیدو څخه زیاتې سپینې او تر شاتو ډېرې خوږې دي.

په يو بل حديث شريف كې رسول كريم شفرمايلي دي: «حَوْضِي مَسِيرَةُ شَهْرٍ وَزَوَايَاهُ سَوَاءً وَمَاوُهُ أَبَيْضُ مِنَ الْوَرِقِ وَرِيحُهُ أَطْيَبُ مِنَ الْمِسْكِ وَكِيزَائَهُ كَنُجُومِ السَّمَاءِ فَمَنْ شَرِبً مِنْهُ فَلاَ يَظْمَأُ بَعْدَهُ أَبَدًا »(١) ژباړه: زما حوض د يوې مياشتې په اندازه فاصله لري. زاويې يې ټولې سره برابرې دي. اوبه يې له سپينو زرو څخه ډېرې سپينې دي. بوى يې له مشكو زيات خوږ دى. لوښې يې دومره زيات او داسې ځلېدونكي دي لكه د آسمان ستوري، هر څوك چې لدې حوض څخه اوبه و څښې هېڅكله به تږى نه شي.

### پر حوض باندې د ايمان حکم

په حوض باندې ايمان او يقين لازم دى. هغه څوک چې حوض مني، د ثواب مستحق گرځي او هغه څوک چې له حوض څخه منکر شي، بدعتي او فاسق دى.

### څوک له حوض څخه محرومېږي؟

امام بخاري (رح) له حضرت انس څخه روايت کوي چې نبي کريم او وفرمايل: «لَيَرِدَنَّ عَلَيَّ نَاسٌ مِنْ أَصْحَابِي الْحَوْضَ حَتَّى عَرَفْتُهُمْ اخْتُلِجُوا دُونِي فَأَقُولُ أَصْحَابِي فَيَقُولُ لَكَ «لَيَرِدَنَّ عَلَيَّ نَاسٌ مِنْ أَصْحَابِي الْحَوْضَ حَتَّى عَرَفْتُهُمْ اخْتُلِجُوا دُونِي فَأَقُولُ أَصْحَابِي فَيَقُولُ لَكَ تَدْرِي مَا أَحْدَثُوا بَعْدَكَ »(٢) ثرباړه: خامخا به زما ځينې اصحاب زما خواته د حوض (غاړې ته) راشي، چې زه به يې پېژنم. بيا به له ما څخه و گرځول شي، نو زه به وايم دا زما ملگري دي، نو و به وايي: ته نه پوهېږې چې دوى له تا وروسته څه چارې (په دين کې) ملگري دي، نو و به وايي: ته نه پوهېږې چې دوى له تا وروسته څه چارې (په دين کې) راپيدا کړې وې.

همدارنگه په يو بل حديث شريف كې چې اسماء بنت أبي بكر صديق رضي الله تعالى عنهما روايت كړى، رسول الله ومايلي دي: «إِنِّي عَلَى الْحَوْضِ حَتَّى أَنْظُرَ مَنْ يَسرِدُ عَلَىيَ

١ - رواه مسلم.

۲ - رواه البخاري.

مِنْكُمْ وَسَيُوْخُدُ أُنَاسٌ دُونِي فَأَقُولُ يَا رَبِّ مِنِي وَمِنْ أُمَّتِي. فَيُقَالُ أَمَا شَعَرْتَ مَا عَمِلُوا بَعْدَكَ وَاللَّهِ مَا بَرِحُوا بَعْدَكَ يَرْجِعُونَ عَلَى أَعْقَابِهِمْ (') ژباړه: زه به په حوض باندې يم او گورم به چې له تاسو څخه څوک ماته راځي؟ او ز ما له مخې به ځينې خلک و گرځول شي، نو زه به وايم، اې الله! دا زما او زما له امت څخه دي، نو وبه ويل شي، آيا ته خبر نه يې په هغه څه چې دوی له تا څخه وروسته کول؟ زما دې په الله تعالى قسم وي چې دوی له تا څخه وروسته تل په خپلو پوندو باندې بېرته گرځېدل.

نو هر هغه څوک چې د الله تعالى له دين څخه واوړي او يا په ديـن کـې نـوى شـى پيـدا کړي هغه به د نبي کريمﷺ له حوض څخه وشړل شي او هېڅکله به له دې حوض څخـه اوبه ونه څښي.



- ١. حوض تعريف كرئ.
- ۲. د حوض د اثبات دلایل ذکر کرئ.
- ۳. په حوض باندې د ايمان حکم بيان کړئ.
  - ٤. څوک حوض ته نه پرېښودل کېږي؟

### دريم لوست

### د صراط پل

کله چې د حشر په میدان کې له انسانانو سره حساب او کتاب وشي، ملائکې به د الله تعالى په امر سره د دوى د تېرېدلو لپاره د دوزخ په ملا باندې پل کېږدي او دوى به پرې تېرېږي.

### د صراط تعریف

صراط د ژبې له مخې لويې لارې ته وايې او په اصطلاح کې: د هغه پل څخه عبارت دی چې د ټولو خلکو لپاره به د قيامت په ورځ پر جهنم باندې اېښودل کيږي. نيکان به پـرې تيريږي او بدان به ورڅخه په جهنم کې لويږي.

کله چې له انسانانو سره د محشر په میدان کې محاسبه وشي، نو وروسته به الله هملایک و ته امر و کړي چې د جهنم په ملا باندې پل کیږدئ. بندگانو ته به حکم وشی چې د پـل څخه تېر شي، پر پل تېرېدل د بنده په عمل پورې اړه لري،که د چا عمل ښه (نېک) وي هغه به ورڅخه په ډیره اسانۍ تېرېږي او که د چا عمل بد وي هغه به ورڅه په ډیره سختۍ تیریږي او یا به په جهنم کې لویږي.

### د صراط د پل د اثبات دليل

د صراط پل او ورباندې تیریدل په قرآنکریم، نبوي احادیثو او د امت په اجماع سره ثابت دی.

أ- قرآن كريم: الله ﷺ فرمايلي دي: ﴿وَإِنْ مِنْكُمْ إِلَّا وَارِدُهَا﴾ [مريم: ٧١]

ب-ژباړه: نشته هیڅوک له تاسې څخه مگر دا چې جهنم ته به واردېږي.

ځينو مفسرينو د ورود ترجمه په عبور کړې او ويلي يې دي چې ټول خلک به يو ځــل د قيامت په ورځ د صراط په پل تېرېـږي.

ت- حدیث شریف: په گڼو احادیثو کې د صراط د پل یادونه شوې ده، لکه چې پیغمبری فرمایې: ﴿وَیُضْرَبُ جِسْرُ جَهَنَّمَ قَالَ رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَیْهِ وَسَلَّمَ فَٱکُونُ أَوَّلَ مَنْ یُجِیزُ وَدُعَاءُ الرُّسُلِ یَوْمَئِذِ اللَّهُمَّ سَلِّمْ سَلِّمْ) (۱)



**ژباړه**: او بيا به پر جهنم پل وتړل شي. پيغمبرﷺ وفرمايل: نو زه به اول هغه څوک يم چې په پل به تير شم او ټول پيغمبران به په دغه وخت کې دا دعاء لـولي: ای الله سـلامتي غواړو. ای الله سلامتی غواړو.

ج ـ د اهل سنت او جماعت ټولو علماوو په دې اجماع کړې چې د صراط پل حق دی.

### د صراط د پل صفت

په قران کریم کې د صراط د پل ذکر په اجمالي توگه شوی دی خو پـه احـادیثوکې د صراط د پل په اړه پوره او کره معلومات ذکر شوي دي.

لنډيز يې دا دى چې هېڅوک هم په پله باندې د هغه د پلن والي او پوخوالي لـه کبلـه نـه شي تېرېداى، بلکه څوک چې ورباندې تېرېږي هغه به د خپل نېک عمل او د الله تعـالى د توفيق له امله ورباندې تېرېږي.

### د صراط په پل د تیریدونکوحال

د صراط په پل تیریدونکي انسانان به د خپلو ښو او بدو عملونو په اعتبار سره په یو شان نه وي. څوک به پرې ډیر تیز د بریښنا په شان تیریبږي. څوک به پرې دتیز باد په شان تیریږي. څوک به پرې په منډه تیریږي. څوک به د ښه ځغلنده آس په شان پرې تیریږي. څوک به پرې په منډه تیریږي. څوک به پرې لږ ژر تیریږي. خوک به د عادي حالت په شان پرې تیریږي. خو ځینې نور بد عمله انسانان به د صراط په پله په چنگکونو کې نښلي او سر کښته به په جهنم کې ورغورځېږي.

#### د صراط په پل ايمان درلودل

موږ په دې کلک ايمان لرو چې د قيامت په ورځ به الله ﷺ د دوزخ په منځ بانـدې د صراط پل ږدي او انسانان به پرې تيريږي او دا يوحقيقي پل دی چې الله ﷺ تـه يـې پـوره کيفيت معلوم دی.



- د صراط لغوي او اصطلاحي معنا ذكر كړئ.
- له قیامت کې به تر ټولو لومړی څوک د صراط پر پل تیریږي؟
  - ۳. د صراط پل به په کوم ځای کې ایښودل کیږي؟
    - **٤.** د صراط پل به حقیقی وي او که مجازي؟

### خلورم لوست

### حنت

لکه چې ومو لوستل الله ﷺ به انسانان ژوندي را پاڅوي اوهر يو انسان ته به خپله عملنامه په لاس کې ورکړل شي. عملونه به يې وتلل شي. د چا د عملونو تله چې درنده شوه هغه به سرلوړى جنت ته ځي.

### د جنت تعریف

جنت په عربي ژبه کې هغه پراخه باغ ته ويـل کيـږي چـې ځمکـه يـې پـه ډول ډول ونـو پوښـل شوې وي. په شرع کې د هغه کور څخه عبارت دی چې الله ﷺ د مؤمنانو لپاره تيار کړی، په ډول ډول نعمتونو ښکلی شوی دی او د تل لپاره به هلته اوسـېږي.

### د تعریف شرح

د جنت لفظ په عربي ژبه کې په مختلفو معناگانو استعمال شوی دی، لکه هغه څیز چې له ستر گو څخه پټ وي. هغه باغ او باغچه چې په کې رنگا رنگ بوټي او میوه لرونکې ونې وي او په سیورو یې د ځمکې مخ پوښلی وي، خو د عقایدو په علم کې جنت په آخرت کې له هغه کور څخه عبارت دی چې ډول ډول نعمتونه به په کې وي او الله ﷺ د هغو خلکو لپاره تیار کړی دی چې په الله ﷺ او د هغه په ملایکو، رسولانو، کتابونو او د آخرت په ورځ کلک ایمان لري، په دنیا کې یې خپلې نفسي غوښتنې نه دي منلې او د الله او د هغه د پیغمبر په لارښوونه ژوند تېروي. جنت ډیر نومونه لري، لکه د سلامتیا کور، د دایمي استو گني ځای، د ورتللو ځای، فردوس، د نعمتونو کور او داسې نور.

#### د جنت د اثبات دلایل

### قرآن كريم

الله ﷺ د جنت د پیدایښت په اړه فرمایلي دي: (أُعِدَّتْ لِلْمُتَّقِینَ) [آل عمران: ۱۳۳] **ژباړه**: (هغه جنت) چې تیار کړای شوی دی د پرهیز گارانو لپاره.

يه بل آيت كي الله تعالى فرمايي: ﴿سَابِقُوا إِلَى مَغْفِرَةٍ مِنْ رَبِّكُمْ وَجَنَّةٍ عَرْضُهَا كَعَرْضِ السَّمَاءِ وَالْأَرْضِ أُعِدَّتْ لِلَّذِينَ آمَنُوا باللَّهِ وَرُسُلِهِ﴾ [الحديد: ٢١] **ژباړه**: د خپل څښتن له لورې بښنې ته (هڅه وکړئ)يو له بل څخه مخکې شئ او د هغه جنت خوا ته چې، د هغه پراختيا د ځمکې او آسمانونو په څېر ده او د هغه چا لپاره تيار کړای شوی دی چې په الله ﷺ او د هغه پر پيغمبرانو يې ايمان راوړی وي.

#### حديث

په بې شمیره احادیثو سره د جنت وجود ثابت دی.

نبي كريم ﷺ په يو حديث شريف كې فرمايلي دي: عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ عَنِ النَّبِيِّ ۖ قَالَ «قَالَ اللَّهُ عَرَّ وَجَلَّ أَعْدَدْتُ لِعِبَادِيَ الصَّالِحِينَ مَا لاَ عَيْنٌ رَأَتْ وَلاَ أُذُنَ سَمِعَتْ وَلاَ خَطَرَ عَلَى قَلْبِ بَشَرٍ». (1) رُباړه: ابوهريره ﷺ له رسول الله ﷺ څخه روايت كوي چې الله ﷺ فرمايلي دي: ما د خپلو نېكو بنده گانو لپاره داسې نعمتونه تياركړي دي چې نه سترگو ليدلي، نه يې غوږونو صفت اوريدلى او نه يې كوم انسان په زړه كې تصوركړى دى. له پورتنى حديث څخه په ډاگه معلوميږي چى جنت اوس هم موجود دي.

### جنتيان

جنت د پرهيزگارانو، نيک عملو، ريښتينو، دالله تعالى او د هغه د رسول د تابعـدارانو، پـه ايمان د استقامت د خاوندانو، الله ﷺ ته د نيژدې کسانو او د هغو خلکو ځـاى دى، چـې د الله تعالى حکمونو ته غاړه ږدي، او له نواهيو څخه يې ځان ساتي.

### جنت ته د جنتيانو تلل

جنتيان به جنت ته خوشحاله او سپاره ډلې ډلې روان وي.الله ﷺ فرمايلي دي: ﴿يَوْمَ نَحْشُرُ اللهُ عَلَيْ فرمايلي دي: ﴿يَوْمَ نَحْشُرُ اللهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ حضور ته په داسې حال کې چې ډلې ډلې به (په سپرليو سپاره) وي.

حضرت علي فرمايې: چې دوی به پياده نه بوتلل کيږي، بلکې دوی به په داسې سپرليو سپاره وي چې مخلوقاتو به هغه سپرلۍ نه وي ليدلې. (۲)

۱ - صحيح مسلم

٢ـ تفسير الطبري - (١٨ / ٢٥٤)

### په جنت ايمان لرل

پدې باندې عقیده درلودل لازم دي چې جنت دنورو مخلوقاتو څخه مخکې الله ﷺ پیداکړی دی، او اوس هم موجود دی، تل به وي، او هیڅ فنا نه لري. (۱)



- ١. جنت تعريف كړئ.
- ۲. د جنت د اثبات دلائل بیان کرئ.
  - ٣. جنت د کومو خلکو ځای دی؟
- ٤. جنت ته به جنتيان څرنگه بېول کېږي؟
- ٥. په جنت باندې د ايمان حکم بيان کړئ.

# 🏚 کورنۍ دنده:

زده کوونکي دې د جنت د توصيف او هغو عملونو چې جنت ته د تللـو لامـل گرځـي يـوه مقاله وليکـي.

١\_ الفقه الأكبر - (١ / ٦٣)، العقيدة الطحاويه- (١ / ٥١)

### پنځم لوست

### جهنم (دوزخ)

کله چې الله ﷺ ټول انسانان له قبرونوڅخه را پاڅوي، هر انسان ته به خپله عملنامه ورکړل شي او د مسلمانانو عملونه به وتلل شي، نو نه منونکي او بد عمله خلک به دوزخ ته ځي. د جهنم تعریف: جهنم د کندې معنا لري او په شرع کې جهنم د هغه اور نوم دی چې الله ﷺ دکافرانو او گناهکارو مسلمانانو د عذابولو لپاره پیدا کړی دی.(۱)

### د تعریف شرح

جهنم له هغه اور څخه عبارت دی چې الله تعالی د کافرانو، مشرکانو، د پیغمبر د رسالت د منکرینو، او د گناهکارانو مؤمنانو لپاره پیداکړی دی. جهنم د کافرانو لپاره ابدي ځای دی، او گناهکار مؤمنان به په کې د خپلو گناهونو او جرمونو په اندازه پراته وي او بیا به ورڅخه راویستل کیږي. جهنم ډېر نومونه لري لکه: لظی، حطمه، سعیر، سقر، جحیم، هاویه او هم زیاتې طبقې او در جې لري چې یوه له بلې څخه سخته او هلاکوونکې دي.

### د دوزخ د اثبات دلایل

الله تعالى په قرآن كريم كې د دوزخ په اړه فرمايلي دي: (فَاتَّقُوا النَّارَ الَّتِي وَقُودُهَا النَّــاسُ وَالْحِجَارَةُ أُعِدَّتْ لِلْكَافِرِينَ﴾ [البقرة: ٢٤]

**ژباړه**: له هغه اور څخه وویریږئ چې د هغه خس(دسون توکي) بـه انـسانان اوکـاڼي وي چې د حق د منکرانو لپاره تیارکړای شوی دی.

په بل آیت کې الله تعالی فرمایي ﴿وَاتَّقُوا النَّارَ الَّتِي أُعِدَّتْ لِلْكَافِرِینَ﴾ [آل عمران: ١٣١] **ژباړه:** (ځانونه له هغه اور څخه وساتئ چې د كافرانو لپاره تيار شوى دى)

همدا راز په بې شمېره احاديثو کې د دوزخ يادونه شوې او ټول امت يې په شتون اجماع کړې.

<sup>1</sup>\_ مفردات الفاظ القرآن للراغيب الاصفهاني (١ / ٢٠١)، القاموس الفقهي - (١ / ٧٧)

### جهنمیان (دوزخیان)

جهنم د كافرانو، منافقانو، مجرمانو، سركښانو، ظالمانو، گمراهانو، د آخرت په مقابـل كـې د دنيا خوښوونكو، بد عملو او د هغه چا ځاى دى چې د الله ﷺ او د هغه لـه رسـول سـره د بنمني لري او يا يې له اوامرو څخه سرغړونه كوي او د حق لارې ته نه راگرځي.

### جهنم ته د دوزخيانو وړل

**ژباړه**: هغه اور چې کله له لیرې نه دوی وویني نو دوی به د هغه د غضب او تاو آوازونه واوري. او هم به ډیر زیات تږي وي. اللهﷺ فرمایی: ﴿وَنَسُوقُ الْمُجْرِمِينَ إِلَى جَهَنَّمَ وِرْدًا﴾ [مریم: ۸٦] **ژباړه**: او مجرمان به د تږو څارویو په شان د دوزخ لورې ته وشړو.

همدارنگه کله چې دوزخیان جهنم ته بوول کیږي دوی به ړانده شي هیڅ به نه ویني، هم به گونگیان شي ژبې به یې نه چلیږي، او هم به کاڼه شي هیڅ به نه اوري. الله تعالی فرمایلي دي: (وَنَحْشُرُهُمْ یَوْمَ الْقِیَامَةِ عَلَی وُجُوهِهِمْ عُمْیًا وَبُکْمًا وَصُمًّا) [الإسراء: ۹۷] ژباړه: راجمع به کړو دغه خلک موږ د قیامت په ورځ پرمخونو (پړ مخې)، په داسې حال کی چې ړانده، گونگیان او کاڼه به وي.

<sup>1</sup>\_تفسير الطبري ١٩\ ٢٦٨

او کله چې جهنم ته وړل کیږي ډیر د ذلت او خوارۍ په حالت کې به وړل کیږي. الله تعالی فرمایې: (قُلْ لِلَّذِینَ کَفَرُوا سَتُغْلُبُونَ وَتُحْشَرُونَ إِلَی جَهَنَّمَ وَبِئْسَ الْمِهَادُ ﴾ [آل عمران: ۱۲] تعالی فرمایې: (قُلْ لِلَّذِینَ کَفَرُوا سَتُغْلُبُونَ وَتُحْشَرُونَ إِلَی جَهَنَّمَ وَبِئْسَ الْمِهَادُ ﴾ [آل عمران: ۱۲] ژباړه: (ای محمده!) کومو خلکو چې ستا د دعوت له منلو نه انکار کړی دی، هغوی ته ووایه! هغه وخت نږدې دی چې تاسې به مغلوب شئ د دوزخ لورې ته به په منډو منډو وروستل شئ او دوزخ ډیر بد استو گنځی دی. او بل ځای الله ﷺ فرمایې: (فَوَرَبِّكَ لَنَحْشُرَنَّهُمْ وَالشَّیَاطِینَ ثُمَّ لَنُحْضِرَنَّهُمْ حَوْلَ جَهَنَّمَ جِثِیًا ﴾ [مریم: ۱۸]

**ژباړه**: ستا په رب قسم چې موږ به هرو مرو دوی ټول او له دوی سره شیطانان هـم تړلـي راولو بیا به یې د دوزخ چار چاپېر سر ښکته په گونډو را حاضر کړو.

او دا د ذلت ډير بد حالت دی چې الله ﷺ تصوير کړی دی.

کله چې دوی د جهنم خواته وروستل شي او د اور ویروونکی حالت وویني نو ډیر زیات به پښیمانه شی او د دې ارمان به وکړي چې کاشکې یوځل بیا دنیا ته بوول شوي وای تر څو ایمان مو راوړی وای، خو له اور څخه به خلاصون نه مومي. الله ﷺ فرمایی: (وَلَوْ تَرَی إِذْ وُقِفُوا عَلَی النَّارِ فَقَالُوا یَا لَیْتَنَا نُرَدُّ وَلَا نُکَذِّبَ بِآیَاتِ رَبِّنَا وَنَکُونَ مِنَ الْمُؤْمِنِینَ﴾. [الأنعام: ۲۷] **ژباړه**: کاشکې تا د هغه وخت حالت لیدلی وای چې دوی د دوزخ په غاړه ودرول شي، په دې وخت کې به دوی ووایې: کاشکې موږ دنیا ته یوځل بیا لېږل شوي وای نو د خپل رب نښانې به مو دروغ نه گڼلې او ایمان به مو راوړی وو.

### په جهنم (دوزخ) د ايمان حکم

د دوزخ په شتون عقیده درلودل فرض دي او منکر یې د اسلام له دایرې څخه بهر گڼل کېېږي.(۱)

# ي پوښتنې

- ١. جهنم تعريف كړئ.
- ۲. د دوزخ د اثبات دلایل بیان کړئ.
  - ۳. دوزخ د کومو خلکو ځای دی.
- کوم عملونه دوزخ ته د داخلېدو لامل کېږي؟
  - دوزخیان به څرنگه دوزخ ته بېول کېږي؟
    - ٦. په دوزخ باندې د ايمان حکم بيان کړئ.

<sup>1</sup>\_ الفقه الأكبر - (١ / ٦٣)، العقيدة الطحاويه - (١ / ٥١)

### د ایمان نواقض (1)

### اكبر شرك

شرک د انسان د هلاکت لامل او تر ټولو لوی ظلم دی. شرک هغه گناه ده چې الله تعالی یې نه بښي.

### د شرک تعریف

شرک په لغت کې حصې او برخې ته ویل کېږي چې په گلهون، سیالۍ او شراکت باندې یې هم اطلاق شوی دی او په اصطلاح کې له الله تعالی سره په ذات، صفاتو، تـصرفاتو او عبادت کې شریک پیدا کولو ته شرک ویل کېږي.

- ا. په ذات کې شرک: لکه څوک چې دوه خدايان ومني.
- ۲. په صفاتو کې شرک: لکه څوک چې د الله تعالى د صفاتو په څېر نورو مخلوقاتو ته صفات ثابت وگڼي، له اسبابو پرته څوک په غيبو عالم وگڼي، د هغه تعالى په ډول بل څوک قادر او سميع وگڼي او يا په صفاتو کې تمثيل يا تکييف و کړي.
- ۳. په تصرفاتو کې شرک: دې ته وايي چې له اسبابو پورته متصرف د کار جوړوونکی او د حاجت پوره کوونکی يا مشکل کشا له الله تعالى پرته بل څوک وگڼل شي.
- په عبادت کې شرک دې ته وايي چې له الله تعالى سره بل چا ته د بندگۍ سر ټيټ
  کړای شي، د الله تعالى په څنگ کې يې طاعت، ستاينه، ياتعظيم په دې بنياد وشي
  چې په غيبي قدرت سره دگټي اوزيان واکمن دی.

### د شرک ډولونه

شرك په دوه ډوله دى: ستر شرك (الشرك الأكبر) او كوچنى شرك(الشرك الأصغر). ستر شرك چې له الله تعالى سره څوك سيال ونيول شي، داسې عبادت يې وشي لكه د الله تعالى، دا ډول شرك انسان له اسلام څخه باسي، ټول عملونه يې له منځه وړي او كه په دې شرك مبتلا شخص له توبې پرته ومري نو د تل لپاره به په دوزخ كې وي.

د قرآن کريم د هداياتو له استقراء څخه معلوميږي چې ستر شرک په څلور ډوله دی: په دعاء او بلنه کې شرک، په نيت او قصد کې شرک، په طاعت کې شرک او په محبت کې شرک، چې په لاندې توگه بيانيږي:

همداراز فرمايي: ﴿فَإِذَا رَكِبُوا فِي الْفُلْكِ دَعَوُا اللَّهَ مُخْلِصِينَ لَهُ الدِّينَ فَلَمَّا نَجَّاهُمْ إِلَى الْبَرِّ إِذَا هُمْ يُشْرِكُونَ ﴾ (العنكبوت: ٦٥) **ژباړه**: كله چې دغه خلك په بېړۍ كښې سپرېږي نو د الله نه په خالص اعتقاد سره دعا غواړي، بيا كله چې الله دوى وژغوري (وچې ته يې راولي) نو ناڅاپه دوى بيا په شرك كولو لاس پورې كړي.

له دې څخه په ډاگه څرگنديږي چې له الله تعالى پرته د بل چا رابلل او له اسبابو پورته له بل چا څخه مرسته غوښتل شرک دی.

**Y. د نیت او قصد شرک**: دا شرک دې ته وایي چې خاوند یې په خپلو دیني اعمالو سره یوازې دنیوي مقاصدو ته ځان رسول وغواړي او په کلي توگه یې موخه د ځان ښودنه او ریاء وي، د منافقانو په دود د الله رضا بیخي ونه غواړي. داسې شخص هم په ستر شرک کې غورځېدلي.

۱ – رواه احمد والترمذي

نشته (هلته به معلومه شي) څه چې هغوی په دنيا کې کړيدي هغه ټول خاورې ايرې شول او اوس د هغو ټول کړه وړه محض باطل دی.

٣ـ د طاعت شرك: دا دې ته وايي چې يو څوك د حرامو او حلالو په هكله د الله تعالى د دين په خلاف د مخلوق ومني او په زړه كې دا وانگېري چې مخلوق د حلالو د تحريم او يا د حرامو د تحليل واك لري.

الله تعالى د نصاراوو په هكله فرمايي: (اتَّخَذُوا أَحْبَارَهُمْ وَرُهْبَانَهُمْ أَرْبَابًا مِنْ دُونِ اللَّهِ وَالْمَسِيحَ ابْنَ مَرْيَمَ وَمَا أُمِرُوا إِلَّا لِيَعْبُدُوا إِلَهًا وَاحِدًا لَا إِلَهَ إِلَّا هُوَ سُبْحَانَهُ عَمَّا يُسشْرِكُونَ (التوبة: ٣١). راباه: دوى خپل عالمان او روحانيون له الله پرته خپل اربابان نيولي دي او همدغه راز مسيح ابن مريم هم. په داسې حال كې چې دوى ته له يو معبود نه پرته د بل هېچا د بنده گى كولو حكم نه وو وركړى شوى، هغه ذات چې له هغه پرته بل هېڅوك د عبادت وړ نشته، پاك دى له هغو مشركانه خبرو څخه چې دوى يې كوي.

**۴. د محبت شرک**: دا دې ته وايي چې يو څوک له الله تعالى پرته بل چا سره داسې مينه ولري چې د هغه د لوى گڼلو له کبله د عبوديت او عاجزۍ سر ورته ښکته کړي، سره لـه دې چې د اجلال او تعظيم لپاره يوازې الله تعالى ته په مينه د عاجزي سر ښکته کيـږي او عبادت يى کيږي.

الله تعالى فرمايي: ﴿وَمِنَ النَّاسِ مَنْ يَتَّخِذُ مِنْ دُونِ اللَّهِ أَنْدَادًا يُحِبُّونَهُمْ كَحُبِّ اللَّهِ وَالَّذِينَ آمَنُوا أَشَدُّ حُبًّا لِلَّهِ ﴾ (البقرة: ١٦٥). **رُباړه:** ځينې خلک داسې دي چې له الله نه پرته نور د هغه سيالان گرځوي او پر هغو داسې مين دي لکه چې څنگه له الله سره مينه لرل ښايي. په داسې حال کې چې ايمان لرونکو ته تر هر چا زيات الله گران وي.

### د اکبر شرک حکم:

د دې ډول شرک خاوند مشرک بلل کېبري، د ابد لپاره به په دوزخ کې وي، هېڅکله له دوزخ څخه نه ایستل کېبري او د هېڅ شفاعت کوونکي شفاعت د ده پـه حـق کـې نـه قبلېبري.



- ۱. شرک تعریف کړئ.
- ۲. شرک په څو ډوله دی؟
- ٣. اکبر شرک په څو ډوله دی؟
- ٤. آيا مشرك ته الله تعالى بښنه كوى؟
- ٥. په نيت او قصد کې شرک څه ته وايي؟
  - ٦. د دعاء او بلنې شرک څه شي دی؟
    - ٧. د اکبر شرک حکم بیان کړئ.

## 🏚 کورنۍ دنده:

زده کوونکي دې د اکبر شرک په اړه يوه مفصله مقاله وليکي.

### اصغر شرک

د اکبر شرک ډولونه او حکم مو په مخکې لوست کې ولوست. پـه دې لوست کې د اصغر شرک تعریف او ډولونه لولو.

### د اصغر شرک تعریف

اصغر شرک هغه گناه ده چې الله تعالى په قرآن کريم او يا نبي کريم په خپلو مبارکو احاديثو کې د زجر او تهديد له امله د شرک په نامه سره ياده کړې وي، خو هغه شـرک نه دى چې له اسلام څخه د وتلو لامل وگرځي او يوازې هغو گناهونو ته د شرک نـسبت کولاى شو چې شارع په شرک سره نومولي وي، چې په دوه ډوله دى:

- بنکاره شرک: دا شرک په الفاظو او افعالو کې منځ ته راځي.
- أ. الفاظ: لكه، له الله تعالى پرته په بل شي سوگند (قسم) خوړل، ابن عمر رضي الله تعالى عنهما فرمايلي دي چې له الله تعالى پرته په بل شي سوگند مه كوئ، ځكه ما له رسول الله صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ څخه اور بدلي چې فرمايل يې: «مَنْ حَلَفَ بِغَيْرِ اللَّهِ فَقَدْ كَفَرَ وَأَشْرَكَ» (۱) ژباړه: هغه څوك چې له الله تعالى پرته په بل شي قسم وخوري يقيناً كافر او مشرك شو.
- ب. افعال: لکه د ځينو ناروغيو د درملنې لپاره له هغو شيانو څخه گټه اخيستل چې الله تعالى هغه د دفعه کولو اسباب نه وي معرفي کړي. لکه څرنگه چې نبي کريم شخو مايلي دي: «مَنْ عَلَقَ تَمِيمَةً فَقَدْ أَشْرَكَ» (۲) ژباړه: هر څوک چې (پخپله يا د ماشومانو او يا د حيوان په غاړه کې) يو څه شي ځوړند کړي، يقيناً چې ده د شرک کار تر سره کړ. (۳)
- ۲. خفي شرک: په نيتونو او ارادو کې شرک ته خفي شرک ويل کېــږي، لکه: رياء.
  رياء دې ته ويل کېـږي چې يو څوک نېک کار د دې لپاره تر سره کړي چې خلک

١ - مسند أحمد - (١٠ / ٢٤٩

٢ - مسند أحمد - (٦٣ / ٦٣٧)

۳ – هغه شیان چې د جاهلیت په وخت کې مروج وو او مـشرکانو بـه د خپلـو ماشـومانو یاحیوانـاتو پـه غـاړه کـې د دې لپـاره ځوړندول چې نظر نه شي. د هغو ټولو شیانو ځوړندول حرام دي، لکه: کونجکي، مرۍ، بندونه، گوجر او داسې نور.

يې وويني او بيا ووايي چې فلاني ډېر ښه سړى دى او د ده مدحه وكړي. الله تعالى په دې اړه فرمايلي دي: (فَمَنْ كَانَ يَرْجُو لِقَاءَ رَبِّهِ فَلْيَعْمَلْ عَمَلًا صَالِحًا وَلَا يُشْوِكْ بِعِبَادَةِ رَبِّهِ أَحَدًا ﴾ [الكهف: ١١٠] **رباړه**: نو څوك چې له خپل پروردگار سره د يو ځاى كېدو په هيله وي هغه ته په كار دي چې ښه عمل وكړي او په بنده گۍ كې له خپل رب سره بل څوك شريك نه كړى.

### د اصغر شرک حکم

اصغر شرک له اسلام څخه د وتلو لامل نه دی، خو د اکبر شرک لپاره وسیله ده او خاوند ته یې د مشرک نسبت نه کېږي.

فعاليت: زده کوونکي دې د اکبر شرک او اصغر شرک د حکمونو په اړه يو له بل سـره مباحثه وکړي.

# ي پوښتنې

- ١. اصغر شرك تعريف كړئ.
- ۱. د اصغر شرک څو مثالونه بيان کړئ؟
  - ٣. اصغر شرك په څو ډوله دى؟
  - ښکاره شرک په څو ډوله دی؟
  - ٥. د اصغر شرك حكم بيان كړئ.

### اتم لوست

## **د ایمان نواقض<sup>(۲)</sup>**

### ستر كفر

لکه څرنگه چې شرک سخت ناوړه عمل، له توحید سره منافي او د توحید لـه نواقـضو څخه دی. څخه دی، همدارنگه کفر هم له ایمان سره منافی او د ایمان له نواقضو څخه دی.

### د کفر تعریف

كفر په لغت كې پټولو ته وايي او د عقايدو د علم په اصطلاح كې د ايمان ضد گڼل كېږي، يعنې په الله تعالى او د هغه په رسول باندې ايمان نه لرل، يا د هغوى له لارښوونو څخه انكار كول او نه منل كفر دى. كه دغه نه ايمان راوړل يې د دروغ گڼلو له امله وي او يا يوازې په هغه كې د شك، ترديد، حسد، كبر او يا ځينو نورو نفسي غوښتنو له امله وي، ټول كفر دى.

### د تعریف شرح

د عقایدو د علم په اصطلاح کې په الله تعالی او په هغه شریعت چې د ده رسول راوړی دی، ایمان نه درلودل، یا پر ځینو هغو شیانو باندې چې ایمان راوړل پرې فرض دي، ایمان راوړل او له ځینو نورو څخه یې انکار کول، که یې دروغ و گڼي او یا شک پکې و کړي او یا د حسد، کبر او یا ځینو نورو نفسي غوښتنو له امله له الهي لارښوونو څخه مخ واړوي، ټول کفر گڼل کېږي. ایمان داسې یو حقیقت دی چې تجزیه نه قبلوي. داسې نشي کېدای چې په ځینو یې ایمان راوړي او له ځینو نورو څخه یې منکر شي.

### د کفر ډولونه

کفر په دوه ډوله دی:

۱. اکبر کفر (لوی کفر).

٢. اصغر كفر (كوچني كفر).

لومړى: اكبر كفر: دا كفر د ايمان ضد دى.

اکبر (لوی) کفر په پنځه ډوله دی:

- د دروغ گڼلو کفر: د الله تعالى انبياوو ته د دروغجنۍ نسبت کول کفر دی. هر څوک چې د الله تعالى له لوري يې راوړي دي، دروغجن و گڼي هغه کافر شو، ځکه الله تعالى فرمايلي دي: (وَمَنْ أَظْلَمُ مِمَّنِ افْتَرَى عَلَى دروغجن و گڼي هغه کافر شو، ځکه الله تعالى فرمايلي دي: (وَمَنْ أَظْلَمُ مِمَّنِ افْتَرَى عَلَى اللَّهِ کَذِبًا أَوْ کَذَّبَ بِالْحَقِّ لَمَّا جَاءَهُ أَلَيْسَ فِي جَهَنَّمَ مَثْوًى لِلْکَافِرِينَ (العنکبوت: ٦٨) ژباړه: له هغه چا نه به غټ ظالم څوک وي چې پر الله باندې دروغ وتړي يا حق ته د دروغو نسبت و کړي چې کله هغه ته راوړل کېږي. آيا د دغسې کافرانو استو گنځی دوزخ نه دی؟
- ۲. د انکار او ځان لوړ گڼلو کفر: دا په دې ډول چې د رسول په ریښتینوالي پوهېږي او په دې باندې یې یقین وي چې دغه رسول د الله تعالی له لوري په حقه سره راغلی دی، خو بیا هم د عناد او تکبر له امله د هغه اوامرو ته غاړه نه ږدي. الله تعالی فرمایلي دي: ﴿وَإِذْ قُلْنَا لِلْمَلَائِكَةِ اسْجُدُوا لِآدَمَ فَسَجَدُوا إِلَّا إِبْلیسَ أَبَی وَاسْتَکْبَرَ وَکَانَ مِنَ الْکَافِرِینَ﴾ دي: ﴿(وَإِذْ قُلْنَا لِلْمَلَائِکَةِ اسْجُدُوا لِآدَمَ فَسَجَدُوا إِلَّا إِبْلیسَ أَبی وَاسْتَکْبَرَ وَکَانَ مِنَ الْکَافِرِینَ﴾ دی: (البقرة: ٤٣) ژباړه: او کله چې موږ پرښتو ته امر و کړ چې د آدم په وړاندې سرونه په سجده ښکته کړئ، نو ټولو سرونه ښکته کړل، خو ابلیس انکار و کړ هغه د خپلې لویۍ په غرور کې اخته او د کافرانو له ډلې څخه شو.
- . شک، تردید او د رسول په صدق د یقین نه کولو کفر: دې کفر ته د ظن او گومان کفر هم ویل کېږي، ځکه الله تعالی فرمایلي دي: ﴿وَدَحَلَ جَنَتُهُ وَهُوَ ظَالِمٌ لِنَهْسِهِ قَالَ مَا أَظُنُّ السَّاعَةَ قَائِمَةً وَلَيْنْ رُدِدْتُ إِلَى رَبِّي لَأَجِدَنَّ خَيْرًا مِنْهَا مُنْقَلَبًا ﴿ اَظُنُّ السَّاعَةَ قَائِمَةً وَلَيْنْ رُدِدْتُ إِلَى رَبِّي لَأَجَدَا خَيْرًا مِنْهَا مُنْقَلَبًا ﴿ قَالَ لَهُ صَاحِبُهُ وَهُو يُحَاوِرُهُ أَكَفَرْتَ بِالَّذِي حَلَقَكَ مِنْ تُورَاب ثُمَّ مِنْ نُطْفَةٍ ثُمَّ سَوَّاكَ رَجُلًا ﴿ لَكِنَا قَالَ لَهُ صَاحِبُهُ وَهُو يُحَاوِرُهُ أَكَفَرْتَ بِالَّذِي حَلَقَكَ مِنْ تُورَاب ثُمَّ مِنْ نُطْفَةٍ ثُمَّ سَوَّاكَ رَجُلًا ﴿ لَكِنَا هُو اللّهُ رَبِّي أَحَدًا ﴾ [الكهف: ٣٥ ٣٨] رباح، بيا هغه خپل باغ ته ننـوت او د خپل نفس په حق كې تيرى كوونكى شو، ويې ويـل ( زه دا نـه گنهم چې دغه شتمني او باغ به يو وخت فنا شي او زما باور نشته چې د قيامت سـاعت بـه راشي بيـا هم كه كله د خپل رب حضور ته زما ورگرځېدل شول، نو هرو مرو به له دې نه هـم هم كه كله د خپل رب حضور ته زما ورگرځېدل شول، نو هرو مرو به له دې نه هـم زيات شاندار ځاى ومومم، د هغه گاونلاي په خبرو اترو كې هغه ته وويل: آيا تـه پـه هغه ذات كافر كېږي چې هغه ته له خاورې او بيا له نطفې څخه پيدا كړې او ته يـې يو بشپړ سړى جوړ كړې؟ پاتې شوم زه، نو زما رب خو هماغه الله دى او زه له خپـل يو بشپړ سړى جوړ كړې؟ پاتې شوم زه، نو زما رب خو هماغه الله دى او زه له خپـل رب سره هبخوك نه شريكوم.

- ٤. د اعراض او مخ اړولو کفر: له دې څخه مراد دا دی چې له دین څخه مخ واړوي، یعنې نه نبوي لارښوونې اوري، نه په زړه که څه التفات ورته کوي او نه ځان ورباندې پوهوي، ځکه الله تعالى فرمایلي دي: (وَالَّذِینَ کَفَرُوا عَمَّا أُنْسَنِرُوا مُعْرِضُونَ)
  (الأحقاف: ٣) ژباړه: خو دغه کافران له هغه حقیقت څخه مخ اړوونکي دي چې دوی ته د هغه اخطار ورکړ شوی دی.
- د نفاق کفر: له نفاق څخه دلته مراد نفاق په عقیده کې دی. په دې ډول چې په ظاهر کې خلکو ته ایمان ښکاره کوي او په باطن کې یې عقیده د کفر وي، ځکه الله تعالی فرمایلي دي: (ذَلِكَ بِأَنَّهُمْ آمَنُوا ثُمَّ كَفَرُوا فَطُبِعَ عَلَى قُلُوبِهِمْ فَهُمْ لَا يَفْقَهُ ونَ )
  (المنافقون: ۳) ژباړه: دا هر څه له دې امله دي چې دوی ایمان راوړ بیا کافر شول له دې امله د دوی په هېڅ نه پوهېږي.

#### د نفاق ډولونه

نفاق په دوه ډوله دی

- عقیدوي نفاق: دې نفاق ته ستر کفر ویل کېږي او له اسلام څخه د وتلو لامل دی. دا نفاق په شپږ ډوله دی: د رسول تکذیب، یا د ځینو هغو شیانو تکذیب چې رسول راوړي وي، له رسول سره کینه کول، یا له هغو شیانو سره کینه کول چې رسول راوړي وي. د رسول د دین په ضعیفه کېدلو باندې خوښي ښکاره کول، یا د رسول له دین سره د مرستي بد گڼل.
- ب. عملي نفاق: دې نفاق ته اصغر کفر هم ویل کېږي. په دې باندې انسان د اسلام له دین څخه نه وځي خو بیا هم لویه گناه ده، چې ځینې یې نبي کریم په دې حدیث کې ذکر کړي دي: «أَرْبُعٌ مَنْ کُنَّ فِیهِ کَانَ مُنَافِقًا خَالِصًا وَمَنْ کَانَتْ فِیهِ خَصْلَةٌ مِنْ نَفَاق حَتَّى یَدَعَهَا إِذَا حَدَّثَ کَذَبَ وَإِذَا عَاهَدَ غَدَرَ وَإِذَا وَعَدَ أَخْلَفَ وَإِذَا کَانَتْ فِیهِ خَصْلَةٌ مِنْ نِفَاق حَتَّى یَدَعَهَا إِذَا حَدَّثَ کَذَبَ وَإِذَا عَاهَدَ غَدَرَ وَإِذَا وَعَدَ أَخْلَفَ وَإِذَا عَاصَمَ فَجَرَ» (۱) ژباړه: خُلور شیان دي چې که په چا کې دا ټول پیدا شول، نو سوچه منافق شو او که په چا کې له دې څلورو شیانو څخه یو پیدا شو، نو په هغه کې د نفاق له عادتونو څخه یو عادت پیدا شو، تر څو چې پرې اېښې یې نه وي، کله چې

خبرې کوي، نو دروغ وايي، کله چې تړون وکړي، بيا په هغې کې غدر کوي، کلـه چې وعده وکړي، نو وفا نه ورباندې کوي او کله چې شخړه کوي، نو کنځل کوي.

فعاليت: زده کوونکی دې د اکبر کفر د ډولونو لپاره مثالونه بیان کړي.

### د ستر کفر حکم

د دې کفر خاوند کافر بلل کېـږي له اسلام څخه وتلی، د تل لپاره به په دوزخ کې وي او د قیامت په ورځ د هېڅ شفاعت کوونکي شفاعت د ده په حق کې نه قبلېـږي.



- کفر تعریف کړئ.
- ۲. د کفر ډولونه کوم دي؟
- ٣. لوی کفر په څو ډوله دی؟
  - ٤. نفاق په څو ډوله دی؟
- ٥. ايا عملي نفاق له اسلام څخه د وتلو لامل دی؟
  - ٦. د ستر کفر حکم بیان کړئ.

### نهم لوست

## اصغر كفر

په مخکني لوست کې مو د اکبر کفر په اړه معلومات تر لاسه کړل. په دې لوست کې به د اصغر کفر د تعریف، ډولونو او حکم په اړه معلومات تر لاسه کړو.

### د اصغر کفر تعریف

دا هغه گناهونه دي چې شارع د زجر او تهدید له امله ورته د کفر نسبت کړی دی، خو د اکبر کفر (لوی کفر) حد ته نه دي رسېدلي او له اصل ایمان سره ضد او منافي نه دي، خو ایمان ضعیفوي. که چېرې د دې گناهونو خاوند توبه ونه باسې، نو د الله تعالی په مشیت کې دی. که خوښه یې شوه عذاب ورکوي، خو د ابد لپاره په دوزخ کې نه پاتې کېږي او که خوښه یې شوه عفوه ورته کوي.

### د اصغر کفر ډولونه

د اصغر کفر (کوچني کفر) ډولونه ډېر زيات دي، خو په لنډ ډول ويـلای شـو: هـره هغـه گناه چې په شرعي نصوصو کې ورته د کفر نسبت شوی وي او د اکبر کفر (لـوی کفـر) او اکبر شرک حد ته نه وي، رسېدلې اصغر کفر (کوچنی کفر) ورته ويل کېـږي.

### د اصغر كفر مثالونه

۱ - صحیح مسلم - (۱ / ۵۷)

۲ - صحیح مسلم - (۱ / ۵۸)

شریف کې رسول الله ﷺ فرمایلي دي: «اثْنَتَانِ فِي النَّاسِ هُمَا بِهِمْ کُفْرٌ الطَّعْنُ فِي النَّسَبِ وَالنَّيَاحَةُ عَلَى الْمَيِّتِ» (۱) ژباړه: په خلکو کې دوه عادتونه شته چې هغه کفر دی، يو نسب ته طعن (نسب بدلول) او بل پر مړی باندې په چيغو ژړا کول.

### د دې ډول کفر حکم

د دې ډول کفر خاوند ته نه د کافر نسبت کېږي او نه له اسلام څخه وځي، خو شارع يوازې د زجر او تهديد په اساس ورته د کفر نسبت کړی دی.

#### فعاليت:

زده کوونکي دې په خپلو منځونو کې د اصغر کفر د تعریف او ډولونو په اړه یو له بل سره مباحثه وکړي.



- اصغر كفر تعريف كړئ.
- ۲. د اصغر کفر څو مثالونه ذکر کړئ.
  - ۳. د اصغر کفر حکم بیان کړئ.

### لسم لوست

#### ىدعت

شيطان د انسان د گمراهۍ هڅه کوي، فاسقان په بې دينۍ بې لارې کوي او دينداران په دين کې افراط او د دين له پولو څخه تېريدو ته هڅوي، په دې تو گه چې په دين کې نوې لارې چارې راپيدا کړي. په دين ناپوهه خلک بيا هغه د دين برخه گڼي او د الله تعالى د اطاعت په موخه د الله تعالى په معصيت کې ډوب وي. که چېرې بيا دغه بدعت په عقيده کې را منځته شي نو د ايمان له نواقضو څخه گڼل کېږي او د انسان ايمان له منځه وړي.

په دې لوست کې به بدعت وپېژنئ او د هغه د نارواتوب دلايل به له قرآن او سنتو څخه زده کړئ. د بدعت تعريف

بدعت د ژبې له مخې نوي ایجادولو ته وایي او همداراز نوي پیدا کړی شوي څیز ته هم ویل کېږي. په شرعي اصطلاح کې په دین کې نوې چارې ایجادول چې د رسول الله په زمانه کې اړتیا ورته وه او څه مانع هم شتون نه درلوده، خو له دې سـره سـره شـریعت امـر نـه وي ورباندې کړی. د داسي چارو ایجادولو ته بدعت ویل کېږي.

### د تعریف شرح

په تعریف کې درې مطلبونه بیان شوي دي:

۱. بدعت په دین کې نوې چارې ایجادول دي، چې قرآن او سنت د هغو غوښتنه نه وي
 کړې. نو بدعت په دین کې رامنځته کېږي، په دنیوي چارو کې بدعت نه وي.

د دیني او دنیوي چارو تر منځ (په دې ځای کې) توپیر پـه دې سـره کېــږي، چـې دینـي چارې د اجر د طلب لپاره وي او دنیوي چارې خپل خپل اهداف لري.

رسول الله الله دین پوره را رسولی او ټول یې په عمل کې پلی کړی دی، خو هغه چارې چې د دین خدمت پرې کېږي، د رسول الله په زمانه کې اړتیا ورته نه وه او اوس یې گټه ښکاره ده. د داسې چارو ایجادول بدعت نه دی، لکه د صرف او نحو د علومو زده کول، ځکه د هغه مبارک په زمانه کې مسلمانان په قرآن او سنتو د صرف او نحو له کارولو پرته ښه پوهېدل، او اوس په عربو او عجمو کې هغه پخوانۍ سليقه پاتې نه ده، نو د قرآن او سنتو د پوهي لپاره د ژبی د علومو زده کړه اړينه ده.

همداراز د مدرسو او پوهنتونونو جوړول او د دین د پیاوړتیا او پایښت لپاره پراخه دولتی تـشکیلات رامینځ ته کول، منظم قوانین جوړول او محاکم ایجـادول دا ټـول بـدعت نـه دي، ځکـه دا د اوسـنۍ زمانې اړتیا ده چې د رسول اللهﷺ په زمانه کې په دومره پراخه کچه ورته اړتیا نه وه. ۲. د رسول الله په زمانه کې به د دې نويو چارو د کارولو په مخ کې خنډ نه وو او که په هغه زمانه کې يې په مخ کې خنډ وو، کارول يې ممکن نه وو، نو بيا يې د گټې او اغېز د شتون په صورت کې کارول بدعت نه گڼل کېږي، خو په دې شرط چې د دين له کوم بل اصل او حکم سره په ټکر کې نه وي. لکه له نوې تکنالوژۍ څخه د دين په ساتلو او خپرولوکې کار اخيستل، په جهاد کې د نويو وسلو کارول او په دعوت کې له راديو، تلويزيون، انترنت او د مطبعو له مشينونو څخه کار اخيستل. د دې ټولو څيزونو کارول د رسول الله په زمانه کې د هغوی دنشتوالی له کبله ممکن نه وو.

#### فعاليت

۱. زده کوونکي دې د دیني او دنیوي چارو لپاره په خپل وار مثالونه بیان کړي او پـه دین کې د نویو لارو د جوړولو ریښتینې یا فرضي بېلگې دې وښیي.

۲. د دین ټینگول، امنیت راوستل، د ښوونې او روزنې، روغتیا او عدالت په ډگرونو
 کې هڅې عادتونه دي، که عبادتونه؟ د دین د اقامت لپاره دولتي تشکیلات ولې
 بدعت نه گڼل کېږي، سره له دې چې د رسول الله په زمانه کې په دې پراخه کچه
 تشکیلات او ادارې نه وې؟ په دې هکله بحث و کړئ.

### په عقیده کې بدعت

علماوو په دې اتفاق کړی چې په عقیده کې بدعت حرام دی ځینې عقیدوي بدعتونه آن کفر ته رسېږي، چې د دین له ښکاره حکم څخه پکې انکار راشي او ټولو دیني علماوو هغه صریح کفر گڼلی وي. لکه د مشرکانو دا قول چې قرآن حکایت ورڅخه کوي: ﴿وَقَالُوا مَا فِي بُطُونِ هَذِهِ الْأَنْعَامِ خَالِصَةٌ لِذُكُورِنَا وَمُحَرَّمٌ عَلَى أَزْوَاجِنَا﴾ [الانعام: ١٣٩] او دوی وایي: څه چې د دې څارویو په گېلهو کې دي، یوازې زموږ د نارینه وو لپاره دي او زمونږ پر ښځو حرام کړی شوي دي.

### د بدعت د نارواتوب دليلونه

ډير نقلي او عقلي دليلونه د بدعت په نارواتوب دلالت کوي چې مونږ يې دلته له قرآن او سنتو څخه په ځينو مهمو او صريح دلايلو بسنه کوو.

قرآن كريم: الله تعالى فرمايي: ﴿الْيَوْمَ أَكْمَلْتُ لَكُمْ دِينَكُمْ وَأَتْمَمْتُ عَلَيْكُمْ نِعْمَتِي وَرَضِيتُ لَكُمُ الْإِسْلاَمَ دِينًا﴾ [المائدة: ٣] **رُباړ**ه: نن ورځ مې ستاسو لپاره ستاسو دين كامل كړ، خپل نعمت مې پوره دركړ، او اسلام مې د دين په توگه درته غوره كړ.

څوک چې نوې چارې په دين کې پيدا کوي او هغه له دين څخه گڼي، دی د رسول الله په لاس راوړل شوی دين پوره نه گڼي. د ده عمل دا معنا لري چې د ديـن ځېنـې برخـې

هغه مبارک نه دي پوره کړي او هغه يې دپوره کيدو لپاره دې مبتدع ته پرې ايـښې دي. نو دی د دې آيت په مدلول يا نه پوهيږي او يا ورڅخه انکار کوي، ځکه الله تعالی ديـن پوره گڼلی او دی په هغه کې نورې چارې را پيدا کوي.

حديث: رسول الله ﷺ فرمايلي: «أُوضِيكُمْ بِتَقْوَى اللَّهِ وَالْكَمْعِ وَالطَّاعَةِ لِوُلاَةِ الأَمْسِرِ، وَإِنْ كَانَ عَبْدًا حَبَشِيًّا، فَإِنَّهُ مَنْ يَعِشْ مِنْكُمْ بَعْدِي فَسَيَرَى اخْتِلاَفًا كَشِيرًا، فَعَلَدِيْكُمْ بِسسُنَّتِي وَسَنَّةِ الْخُلَفَاء الرَّاشِدِينَ الْمَهْدِيِّينَ، تَمَسسَّكُوا بِهَا، وَعَصضُّوا عَلَيْهَا بِالنَّوَاجِدِ، وَإِيَّاكُمْ وَمُحْدَثَاتِ الأَّمُور. فَإِنَّ كُل مُحْدَثَةٍ بِدْعَةً، وَكُلَ بِدْعَةٍ ضَلاَلَةً» (١)

ژباړه: زه تاسو ته له الله تعالى څخه په تقوى او وېره او د چارواكو خبرو ته په غوږ نيولو او درناوۍ وصيت كوم، كه څه هم هغه يو حبشي غلام وي څوك چې په تاسو كې ژوندى پاتې شي هرو مرو به زيات اختلاف وويني، نو په تاسو زما د سنتو او زما د راشدو خلفاوو (لارښودل شويو ځاى ناستو) د لارو پيروي لازمه ده دا طريقې كلكې ونيسئ او په غاښونو يې كلكې كړئ، له نويو كارونو څخه ځان وساتئ، ځكه هره نوې چاره بدعت ده او هر بدعت لار وركى ده.

په يو بل حديث کې عايشې رضي الله تعالى عنها له رسول الله ﷺ څخه روايت کړى چې هغه مبارک وفرمايل: «مَنْ أَحْدَثَ فِي أَمْرِنَا هَذَا مَا لَيْسَ مِنْهُ فَهُوَ رَدِّ» (۲) چا چې زموږ په دې کار (دين) کې نوي څه راپيدا کړل، نو هغه رد دي.



- ١. بدعت تعريف كړئ.
- د بدعت له تعریف څخه څو مطلبونه په ډاگه کېږي؟
  - ٣. په عقيده کې بدعت څه ته وايي؟
- ٤. د قرآن او سنتو له مخى د بدعت د نارواتوب دليلونه بيان کړئ.

# رنۍ دنده:

زده کوونکي دې د بدعت په اړه يوه مقاله وليکي چې له لسو کرښو کمه نه وي.

١- رواه احمد و أبوداود.

۲ - متفق عليه

### يوولسم لوست

### د صحابه کرامو مقام

#### ١. د صحابه وو تعریف

صحابه او اصحاب د صحابي جمع ده، ملگري ته ويل كيږي.

په اصطلاح کې صحابي هر هغه چاته ویل کیږي چې پیغمبر گی یې لیدلی وي، په هغه یې ایمان راوړی وي او د ایمان په حالت کې وفات شوی وي.

### ۲. د صحابه کرامو بهتري او غوره والي

الله تعالى د قرآن په گڼو آياتو کې د صحابه کرامو فضيلت، مقام او منزلت سـتايلى چـې موږ د بيلگى په توگه لاندې آيتونه لولو:

### أ. الله تعالى له صحابه وو څخه خوښ او راضي وو او صحابه له الله څخه

الله تعالى فرمايي: ﴿وَالسَّابِقُونَ الْأَوَّلُونَ مِنَ الْمُهَاجِرِينَ وَالْأَنْصَارِ وَالَّذِينَ اتَّبَعُوهُمْ بِإِحْسَانٍ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُمْ وَرَضُوا عَنْهُ وَأَعَدَّ لَهُمْ جَنَّاتٍ تَجْرِي تَحْتَهَا الْأَنْهَارُ خَالِدِينَ فِيهَا أَبَدًا ذَلِكَ الْفَوْرُ الْعَظِيمُ﴾. [التوبة ١٠٠]

**ژباړه**: هغه مهاجرین او انصار چې هغوی تر ټولو دمخه د ایمان بلنې ته په لبیک ویلو کې وړاندې شول، دغه راز هغه کسان چې وروسته له نیکۍ او ریښتینولۍ سره په هغو پسې راغلل، الله له هغو نه خوښ او هغوی له الله نه خوښ شول الله د هغو لپاره داسې باغونه تیار کړي دي چې تر هغو لاندې به ویالې بهېږي او هغوی به پکې د تل لپاره اوسېږې. همدا ډیر لوی بریالیتوب دی.

#### ب. په غوره خويونو دصحابه وو توصيفول

الله پاك فرمايي: ﴿مُحَمَّدٌ رَسُولُ اللَّهِ وَالَّذِينَ مَعَهُ أَشِدَّاءُ عَلَى الْكُفَّارِ رُحَمَاءُ بَيْنَهُمْ تَرَاهُمْ رُكَّعًا سُجَّدًا يَبْتَغُونَ فَضْلًا مِنَ اللَّهِ وَرِضْوَانًا سِيمَاهُمْ فِي وُجُوهِهِمْ مِنْ أَثَرِ السُّجُودِ﴾ [الفتح: ٢٩]

**ژباړه**: محمد ﷺ د الله رسول دی او کوم کسان چې له هغه سره ملگري دي هغوی پر کافرانو سخت او په خپلو منځو کې خواخو ږي دي. ته چې کله هغوی گورې په رکوع او سجده او د الله د فضل او د هغه د رضا په طلب کې يې بوخت مومې، د سجدو نښې نښاني د هغو پر تنديو موجودې دي چې په هغوسره پېژندل کېږي.

#### ج. د امت اجماع

د پورتنيو قرآني آيتونو او د زياتو نبوي احاديثو پر بنسټ چې د صحابه وو پـه لـوړ شـان دلالت کوي، ټول اسلامي امت د صحابه کرامو پر عدالت او تقوا اجماع کړې ده او ويلي يې دي: (الصحابة کلهم عدول). صحابه کرام ټول په حق او انصاف ولاړ او د تقوا څښتنان

دي. د هغوى تر منځ پيښې شوې مشاجرې او اختلافونه اجتهادي وو او هيڅ يو لـوري تـه پړه او ملامتيا نه شي راجع كيداى. كه كومه گناه ترې شوې هم وي، توبه يې ترې كـړې اوالله پاك ورته بښنه كړې ده. الله تعالى فرمايي: (لَقَدْ تَابَ اللّهُ عَلَى النّبـــيِّ وَالْمُهَــاجرِينَ وَالْأَنْصَارِ الَّذِينَ اتَّبَعُوهُ فِي سَاعَةِ الْعُسْرَةِ مِنْ بَعْدِ مَا كَادَ يَزِيغُ قُلُوبُ فَرِيقٍ مِنْهُمَ ثُمَّ تَابَ عَلَيْهِمَ إِنَّهُ بَهِمْ رَءُوفٌ رَحِيمٌ [التوبة:١١٧]

**ژباړه**: الله ﷺ، پيغمبر او هغو مهاجرينو او انصاروته بښنه وکړه چې هغوی په ډير تنگ وخت کې د پيغمبر ملگرتيا وکړه. که څه هم چې له هغو څخه د ځينو زړونه کوږوالي ته نيژدې شوي وو (خو کله چې هغوی د دې انحراف پيروي ونه کړه. بلکې د پيغمبر ملگرتيا يې وکړه) نو الله هغوی معاف کړل. بېشکه چې الله پر دوی مهربان او رحم کوونکي دي.

#### ۳. د صحابه وو سپیڅلتیا

له همدې کبله د صحابه کرامو پرعدالت، صدق او تقوا باندې ایمان لرل د عقیـدې برخـه گرځیدلې ده.

#### فعاليت

که صحابه کرام – خدای مه کړه- موږ بې اعتباره وگڼو نو قرآن او سنت خو مـوږ تـه هغوی رارسولي، د دې دواړو به بيا څه حال وي؟ او د اسلام به بيا څه حال وي؟

### له صحابه وو سره مینه

پیغمبرﷺ په خپلو ویناوو کې مسلمانانو ته لارښوونه کړې ده چې د صحابه وو سره مینه وساتي، او هغوی سره له دښمنۍ څخه ځانونه وژغوري، ځکه چې د صحابه کرامو ډله د ځمکې پر مخ تر ټولو غوره ډله ده، او د هغوی سره مینه ساتل د پـوره ایمـان نـښه ده. لـه

هغوی سره مینه، محبت او د هغوی قدر او احترام د پیغمبر او پر هغه د نازل شوی شریعت سره مینه، محبت او د هغو قدر او احترام دی!

ځکه نو پیغمبر عمام امت ته په خطاب کې د هغوی پام او توجه د صحابه کرامو لـور تـه را اړولې ده. پیغمبر که فرمایلي دي: «لا تسُبُّوا أَصْحَابِی فَوَالَّذِی نَفْسِی بِیَدِهِ لَوْ أَنْفَقَ أَحَدُکُمْ مِثْلَ أَصُحَابِی فَوَالَّذِی نَفْسِی بِیَدِهِ لَوْ أَنْفَقَ أَحَدُکُمْ مِثْلَ أَحُدٍ ذَهَبًا مَا بَلَغَ مُدَّ أَحَدِهِمْ وَلاَ نَصِیفَهُ »(۱).

ژباړه: زما صحابه مه كنځئ. زما دې په هغه ذات قسم وي چې زما روح د هغه په واك كې دى چې كه چيرې ستاسې څخه يوكس د احد د غره په اندازه سره زر خيرات كړي نو د هغوى يو موټي خيرات ته نه رسيږي، او نه يې نيم موټي خيرات ته رسيږي. په بل حديث شريف كې پيغمبر شفي فرمايلي دي: «اللَّه اللَّه فِي أَصْحَابِي اللَّه اللَّه فِي أَصْحَابِي لَا تَتَخِذُوهُمْ غُرَصًا بَعْدِي فَمَنْ أَحَبَّهُمْ فَبحبِّي أَحَبَّهُمْ وَمَنْ أَبْعَضَهُمْ فَبَهُعْضِي أَبْعَضَهُمْ وَمَنْ آذَاهُمْ فَقَدْ آذَاني وَمَنْ آذَاني فَقَدْ آذَى اللَّه وَمَنْ آذَى اللَّه يُوشِكُ أَنْ يَأْخُذَه» (٢٠).

#### فعاليت

په پورتني حديث کې پيغمبرﷺ څو مهم ټکي ذکر کړي دي، د هغو په هکله يـو يـو پـه نوبت خبرې اترې وکړئ:

- ١. د صحابه كرامو په باره كې له الله ﷺ څخه وويرېږئ.
  - ۲. صحابه کرام د خپلو ناوړه ویناوو نښه مه گرځوئ.
- ٣. له اصحاب کرامو سره مينه کول په حقيقت کې د الله د رسول سره مينه ده.
  - ٤. له صحابه وو سره دښمني په حقيقت کې له پيغمبر سره دښمني ده.



۱- سنن أبي داود

٢- الترمذي

#### ٥. د صحابه وو سره بغض ساتل منافقت دى

لكه څرنگه چې له صحابه وو سره مينه د ايمان نښه ده، همدا شان له صحابه وو سره بغض ساتل منافقت او سركشي ده. امام طحاوي ليكلي دي: (وَبُغْضُهُم كُفْرٌ ونِفَاقٌ وطُغْيَانٌ). لـه صحابه وو سره بغض ياكفر دى، يا نفاق، يا سركشى او بغاوت دى.

دا په دې معنا چې که چیرې له صحابه وو سره بغض د دین اویا بې ځایه غوسې لـه املـه وو، نو بیا دا لوی کفر دی چې مسلمان پرې کافر کیږي. که چیرې دصحابه وو بـد گڼـل او ورسره کینه ساتل د دنیایې امورو په خاطر وي نو دا کار بیا فسق دی.

له صحابه وو سره بغض ځکه نفاق دی چې پيغمبر شخ فرمايلي: «الْأَنْصَارُ لَا يُحِبُّهُمْ إِلَّا مُؤْمِنٌ وَلَا يُبْغِضُهُمْ إِلَّا مُنَافِقٌ» (۱). **ژباړه:** له انصارو سره مينه او محبت نه کوي مگر مؤمن او له دوی سره بغض اوکينه نه کوی مگر منافق.

بل دا چې صحابه ددین ساتونکي، ددین روزونکي، د کفر په مقابل کې جهـاد کــوونکي وو بغض ساتل ځکه منافقت دی چې دا کار د هغه وخت د منـافقینو خـصلت اوعــادت وو چـې صحابه به یې بد گڼل.



- ١. اصحاب تعريف كړئ.
- ۲. د اصحابو د غوره والي په اړه دوه نقلي دلايل ذکر کړئ.
  - ٣. له صحابه وو سره مينه كول څه حكم لري؟
  - ٤. له صحابه وو سره بغض او كينه كول څه حكم لرى؟

## 🏚 کورنۍ دنده:

زده گوونکي دې د صحابه وو په اړه يوه مقاله وليکي چې له لسو کرښو کمه نه وي.

١- صحيح البخاري



#### دولسم لوست

## د صحیح او حسن حدیثونو پېژندل

احادیث د روایت له مخې ډیر ډولونه او مختلفې مرتبې لري چې د هغې له جملې څخه یو صحیح ، بل حسن حدیثونو تعریف، او توپیر وپیژنو.

#### ١ـ صحيح حديث

#### د صحیح حدیث تعریف

په عربي لغت کې صحيح دمريض ضد ته وايي.

او د محدثینو په اصطلاح کې صحیح حدیث: هغه حدیث دی چې راویان یي عادلان، د کره ضبط او حافظې خاوندان، سند یې متصل، او د هر ډول علت، او شذوذ څخه خالي وي.

#### د تعریف شرحه

د صحیح حدیث په اصطلاحي تعریف کې د پنځو شرطونو یادونه شوې چې وضاحت یې په لاندې ډول دی:

۱ـ د راویانو عدالت: دا په دی معنا چې د حدیث ټول راویان به مسلمانان، عاقلان، بالغان وي. او د هر قسم فسق، او د مروت خلاف کارونو، او خصلتونو څخه به پاک وي.

۲ـ راويان به يې ضابطين او متقنين وي: معنا دا چې راويان به يې دداسې حافظې خاونـدان وي چې احاديث به يي داسې کړه ياد وي چې کله يې د لوستلو اړتيا پيدا شې بې له کوم زيادت يانقصان څخه يې وړاندې کړاى شي.

۳ـ د سند اتصال: هغه داسې چې ددی حدیث هر راوي به حدیث د مخکیني راوي څخه اوریدلی وي ،یا به یې پر هغه لوستلی وي، اویا به له مخکیني راوي څخه دروایت کولـو اجازه ولري.

۴ـ د علت څخه پاکوالی: هغه داسې چې په حدیث کې به کوم داسې پټ عیب اوعلت نه وي(') چې د حدیث صحت تر سوال لاندې راولي.

۵ـ له شاذ والي څخه پاکوالی: یعنی حدیث به شاذ نه وي. شاذ هغه حدیث تـه وایـي چـې مقبول راوي د خپلې مرتبې څخه د لوړې مرتبې د راوي پرخلاف روایت کړی وي.

#### د صحیح حدیث مثال

«قال الإمام البخاري: حَدَّثَنَا سُلَيْمَانُ بْنُ حَرْبِ قَالَ حَدَّثَنَا شُغْبَةُ عَنْ قَتَادَةَ عَنْ أَنَسِ -رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ-عَنْ النَّبِيِّ -صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ- قَالَ: ثَلَاثٌ مَنْ كُنَّ فِيهِ وَجَدَ حَلَاوَةَ الْإِيمَانِ مَنْ كَانَ اللَّهُ وَرَسُولُهُ أَحَبَّ إِلَيْهِ مِمَّا سِوَاهُمَا وَمَنْ أَحَبَّ عَبْدًا لَا يُحِبُّهُ إِلَّا لِلَّهِ....»(٢)

ژباړه: امام بخارى رحمه الله تعالى وايې چې مونږ ته حديث بيان کړى دى سليمان بن حرب، هغه وايې چې مونږ ته حديث بيان کړى شعبه ،شعبه له قتادة ،اوقتادة له انس بن مالک څخه روايت کوي انس وايې چې پيغمبر څخ فرمايلى دي: (درى خويونه داسې دي چې په چاکې وي د ايمان په خوند به پوهه شي: چاته چې الله څ او د هغه رسول تر هر چا ډير محبوب وي، بل هغه څوک چې د يو شخص سره د الله څ د رضامنلۍ لپاره مينه کوي، او بل هغه څوک چې کفر ته اوړيدل ورته دومره بد ښکاري پس له هغې چې الله ځ ورته د کفر څخه خلاصي ورکړ، لکه څرنگه چې په اورکې واچول شي.) دا حديث ځکه صحيح دى چې راويان يې ټول عادلان، د کړه حافظې خاوندان، سند يې متصل، او هيڅ ډول علت، او شذوذ په کې نشته.

#### فعاليت

ا\_ په سند کې دعلت څخه دپاکوالي نه مراد دا دی چې په سند کې کومه داسې پټه انقطاع نه وي موجوده چې په ظاهر کې ورڅخه سند پاک ښکاري، څکه که چیرې په سند کې انقطاع موجوده وي نوبیا داسې حدیث ته منقطع ویل کیږي نه صحیح حدیث. ددې مثال امام ابن صلاح په لاندې حدیث کې داسې شرحه کوي:- عن عبد الرازق عن سفیان الثوري عن أبی إسحاق عن زید بن یثیع عن حذیفة قال: قال رسول الله صلی الله علیه و سلم : (إن ولیتموها أبا بکر فقوي أمین . . ) ).

که چیرې یو محدث د دې حدیث د سند ظاهر ته نظر وکړي نو ورته متصل ښکاري حال دا چې په دې سند کې دوه ځایه انقطاع موجوده ده: لومړۍ دا چې خپله امام عبدالرزاق دا حدیث له امام ثوري څخه نه دی اوریدلی، بلکه ده دا حدیث د النعمان بن ابي شیبه الجندي څخه اوریدلی دی. دوهم دا چې امام ثوری هم دا حدیث د ابو اسحاق څخه په خپله نه دی اوریدلی، بلکه ده دا حدیث له امام شریک څخه اوریدلی او بیا امام شریک له امام ابواسحاق څخه اوریدلی دی، نو په سند کې پټه انقطاع پرته ده. (ابن الصلاح – / ۳۳) مقدمة

٢ - صحيح البخاري

زده کوونکی دې د پورتنی حدیث د راویانو نومونه واخلی.

#### ٢ حسن حديث

#### دحسن حديث تعريف

په عربي لغت کې حسن د قبيح ضد ته وايې.

او د محدثینو په اصطلاح کې حسن: هغه حدیث ته ویل کیږي چې راویان یبي عادلان، مگر د کره ضبط او حافظې خاوندان نه وي، سند یې متصل، د هـر ډول علـت، اوشـذوذ څخه یاک وي.

#### د حسن حدیث شرطونه

د حسن حدیث له تعریف څخه څلور شرطونه معلومیږي

١ ـ د راويانو عدالت.

۲\_ د سند اتصال.

٣ـ د شاذ والي څخه پاکوالي.

۴ـ د علت څخه پاکوالي.

#### د صحیح او حسن حدیثونو ترمنځ توپیر

که چیرې د صحیح، او حسن حدیثونو تعریف او شرطونو ته ځیر شو نو کوم توپیرنه لري، یوازې د حسن حدیث توپیر له صحیح سره په دې کې دی چې دحسن حدیث په راویانو کې یوکس د کره او قوي حافظې خاوند نه وي.

#### د حسن حدیث مثال

قال الامام احمد: «حَدَّثَنَا عَبْدُ الرَّزَّاقِ أَخْبَرَنَا مَعْمَرٌ عَنْ بَهْزِ بْنِ حَكِيمٍ عَنْ أَبِيهِ عَنْ جَدِّهِ قَالَ سَمِعْتُ رَسُولَ اللَّهِ –صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ– يَقُولُ: (وَيْلٌ لِلَّذِي يُحَدِّثُ الْقَوْمَ ثُمَّ يَكُذِبُ لِيُضْحِكَهُمْ وَيْلٌ لَهُ وَوَيْلٌ لَهُ». (۱)

**ژباړه**: (امام احمد رحمه الله تعالى وايې چې مونږ ته امام عبدالرزاق حديث بيان کړی، عبدالرزاق وايې چې مونږ ته معمر حديث بيان کړی، هغه له بهز بن حکيم څخه روايت کوي، هغه له خپل پلار حکيم چې بيا يې له نيکه څخه روايت کوي د بهز نيکه وايې چې



١ - مسند أحمد

ما له پيغمبر ﷺ څخه اوريدلي چې ويل يې: هلاکت دې وي هغه شخص ته چې خلکو سره کله خبرې کوي نو ددې لپاره ورته دروغ وايي چې هغوی وخندوي، هـلاک دې شی، او هلاک دې شی داسې شخص.)

د دې حدیث سند متصل، د شاذ والي او علت څخه خالي دی، راویان یې عادلان دي، مگر یوازې د بهز بن حکیم راوي په ضبط او حافظه کې کمزوري وه، له دې امله دا حدیث حسن حدیث بلل کېږي.

## د صحیح او حسن حدیثونو حکم

صحيح ، او حسن حديثونه دواړه شرعي دلايل دي او عمل پرې واجب دی.



١ـ صحيح حديث تعريف كړئ.

۲ـ د صحیح حدیث شرطونه څو دي؟

٣ د صحيح او حسن حديثونو ترمنځ څه توپير دی واضح يي کړئ.

۴ـ د صحیح ، او حسن حدیثونو حکمونه ووایاست.



د صحيح او حسن حديثونو تعريفونه په يادو زده كړئ.

#### ديارلسم لوست

## ضعيف حديث

د اسلام د دین له ځانگړتیاوو څخه یوه دا ده چې هـر حکـم یـې پرسند ولاړ دی، هیڅ داسې وېنا او عمل پکې نشته چې پر دلیل ولاړ نه وي، که چیرې په کومه وینا کې چې پیغمبرته یې نسبت کېږي د کمزورۍ نښه لیدل کېږي او په روایت کې یې ستونزه وي، د دین علماوو داسې روایات په گوته کړي دي، تـر څـو پـرې څـوک د صحت حکـم ونکړي.

حدیث ته د کمزورۍ نسبت له دې کبله کېږي چې د روایت په سلسله کې یې قوت نه وي، او ځینې داسې لاملونه یې ترڅنگ شتون لري چې پیغمبر ته یې په نسبت کولو کې خنډ واقع کېږي.

د کمزوري حدیث تعریف: هغه حدیث ته ویل کېږي چې په هغه کې د صحیح او حسن شرطونه نه وي (۱).

د تعریف شرحه: له کمزوري حدیث څخه مراد هغه حدیث دی چې په سند کې یې انقطاع وي او یا داسې راوي پکې وي چې د اعتماد وړ نه وي، د بیلگې په توگه لکه په دیانت او ریښتونولۍ باندې یې اعتراض وي اویا حافظه یې کمزورې وي، لدې امله هغه وېنا او کړنه چې نسبت یې پیغمبرته کېږي، د روایت په لړ کې یې ستونزې وي هغه ته کمزوری حدیث ویل کېږي.

د كمزورى حـديث مشـال: (حَدَّثَنَا أَحْمَدُ قَالَ: حَدَّثَنَا دَاوُدُ بْنُ رُشَيْدٍ قَالَ: حَدَّثَنَا بَقِيَّةُ بْنُ الْوَلِيدِ، عَنْ مُعَاوِيَةَ بْنِ يَحْيَى، عَنْ سُلَيْمَانَ بْنِ مُسْلِم، عَنْ أَنَسِ بْنِ مَالِكٍ قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللَّهِ صَــلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: «احْتَرسُوا مِنَ النَّاس بسُوء الظَّنِّ») (٢).

**ژباړه**: په بد گماني سره له خلکو څخه ځان وژغورئ.

۱- هغه شرطونه: د سند اتصال، د راویانو عدالت، د هغوی حافظه، د علت او شذوذ څخه پاکوالي.

۲ – د طبرانی المعجم الأوسط ۱۸۹/۱، په روایت کې ېې معاویه بن یحی دی هغه ضعیف دی. ابن حجر.

#### د ضعیف حدیث حکم

د کمزوري حدیث روایت او پرې عمل هغه مهال روا دی چې کمزوري یې ډیره زیاته نه وي، په فضایلو (ترغیب، او ترهیب) پورې اړه ولري، د اسلام عام اصل یې تایید کوي او له هغه سره هیڅ ډول ټکر ونلري.

#### د ضعف حدیث گټه

په فضایلو کې ضعیف حدیث چې ډېر ضعف ونلري، د دې وړ دی چې عمل پرې وشي، او همدا راز د دې حدیث په غوښتنه په عمل کولو سره د ثواب امید هم کیدای شي، که چیرې د دین له اصولو سره ټکر ونلري.



١ – ضعيف حديث تعريف كړئ.

۲ – په کومو شرطونو د ضعیف حدیث روایت صحیح دی؟

٣ – ضعيف حديث څه گټه لري؟ بيان يې کړئ.

#### خوارلسم لوست

## موضوع حديث

د پيغمبر وېنا وحې ده او په اسلام كې دويم مأخذ دى، لدې كبله د پيغمبر په احاديثو كې علماوو پوره زيار ايستلى او دقت يې كړى دى، هغه صحيح احاديث چې له پيغمبر څخه يې روايت شوى دى، له جوړو شوو خبرو څخه لرې كړي او پـدې اړه د ديـن علماء بريالي شوي دي چې په دلايلو سره يې موضوعي احاديث د صحيحو احاديثو له لړۍ نه لرې كړي.

د موضوع حدیث تعریف: هغه له ځانه جوړ شوي حدیث ته ویل کېږي چې پرته له کوم اساسه یې پیغمبر ته نسبت شوی وي.

#### د تعریف شرحه

له پورتني تعریف څخه دا څرگنده شوه چې موضوع حدیث هغو خبرو او کړنوته ویل کېږي چې ځینو خلکو پرته له کوم سنده په پیغمبر پورې تړلي وي او هغه ته یې نسبت کړی وي، د تاریخ په اوږدو کې ځینې داسې دروغجن خلک وو چې په رسول الله پورې یې دروغ تړلي ، ځینو د خپل تعصبي نظر پیاوړي کولو، ځینو د دیندارۍ په نیت د ځینو اعمالو د فضایلو په بیان کې او ځینو نورو د فساد او دښمنۍ لپاره دا کار سرته رسولی دی.

### د موضوع حدیث حکم

د موضوع حدیث روایت او ورباندې عمل کول ناروا دي، ځکه چې د دې حدیث بیانول په خپله ویونکي ته تاوان رسوي او هغه داسې چې کله څوک یو موضوع حدیث بیانوي، هغه ته دروغجن وېل کېږي، لکه څرنگه چې په حدیث شریف کې راغلي دي: «مَــنْ حَدَّثَ عَنِّي بِحَدِیثٍ وَهُوَ یَرَی آنَّهُ کَذِبٌ فَهُو َ أَحَدُ الْکَاذِبینَ.» (۱)

**ژباړه:** څوک چې زما ( پيغمبر) لخوا خلکو ته وينا کـوي او هغـه پوهېــبري چـې دا وينــا دروغ ده (د پيغمبر حديث نه دی) دا کس په خپله يو له دروغ ويونکو څخه دی.

١ - المعجم الكبير.

خو د موضوع حديث د پېژندلو او د خلکو د پوهاوي لپاره که چيرې اړتيا ليـدل کېــږي بيانول يې جواز لري، ترڅو خلک پدې پوه شي چې دغه وينا حديث نه، بلکـې لـه ځانـه جوړه شوې وينا ده.

#### د موضوع حدیث پېژندنه

موضوعي حديث په لاندې توگه معلومېږي

۱ – کله چې وضعه کوونکی یې په خپله اعتراف وکړي چې دا حدیث ده جوړ کړی دی.

ب - داسې معنا ولري چې د وقوع امکان يې لرې بريښي، لکه د دوو متضادو شيانو يوځای کېدل.

ج – له هغو مسایلو سره مخالف واقع کېدل چې په دین کې خورا مهم گڼل کېږي، لکه د اسلام له یو رکن څخه انکار کول.

#### د وضعه شوي حديث مثال

- " الْفَقرُ فَخري وَبهِ أَفْتَخِرُ "<sup>(١)</sup>.

**ژباړه**: فقر زما وياړ دی، زه پرې وياړم.

#### د وضعي اسباب

له ځانه حدیث جوړول او بیا یې پیغمبر ته نسبت کول، یو شمېر لاملونه لري چې په لاندي توگه بیانېږي.

۱ – ځينې داسې خلک وو چې له ځانه يې عجيبه قصې جوړولې، بيا به يې نسبت پيغمبر شخ ته کاوه او خلکو ته به يې په مجالسو کې اورولې، تر څو له دې لارې په خلکو کې شهرت پيدا کړي او د قدر وړ وگرځي.

۲ - د دین دښمنانو هم زیار ایسته چې له دې لارې په اسلام بانـدې طعـن وارد کـړي، او خپلو شومو اهدافو ته د رسیدو په خاطر یې له ځانه حدیث جوړول او بیا یې پیغمبر شت ته نسبت کاوه.

۳ – ځينې داسې خلک وو چې د دې لپاره چې د وخت واکمنانو ته ځان نېږدي کړي، د هغوی د خوشحاليدو لپاره يې خبرې جوړولې او بيا به يې د حديث سرليک ورکاوه.

۱ - ابن حجر وایی: دا موضوعي حديث دی هيڅ اساس نه لري، همداراز امام صنعانی وايي: په دروغو جوړ شوی دی.

٤ - ځينې ډلو د خپلې تگ لارې د تاييد لپاره، احاديث جوړ کړل ترڅو وښيي چې د
 دوی تگ لاره په حقه ده او د اسلام له نظره ستونزه نه لری.

۵- ځينو په نفلي عباداتو کې د افراط کولو په نيت او د بې ځايه ديندارۍ له کبله د اعمالو په فضايلو کې حديثونه جوړول.

#### د موضوع او ضعیف تر منځ توپیر

موضوعي حديث هغه بې بنسټه خبر دی چې په دروغو يې نسبت پيغمبر ته شوی وي، پـه دين کې هيڅ حيثيت نلري، آن تر دې چې وېل يې هم گناه لري، کـه چېـرې د پوهـاوي لياره نه وي.

او ضعیف حدیث د څه لاملونو له کبله کمزوری گڼل کېـږي اوکـه چیـرې د دیـن لـه اصولو سره ټکر ونلري، د دې وړ دی چې په فضایلو کې پرې عمل وشي او همـداراز پـه نورو روایاتو سره د کمزورۍ له مرحلې (پړاو) څخه هم وتلای شي.



١ – موضوع حديث څه ته وايي؟ بيان يې کړئ.

۲ – په کومو لارو موضوعی حدیث پېژندل کېږي؟

٣ - د موضوع حديث حكم وواياست.

٤ – آيا كمزورى حديث له موضوعي حديث سره توپير لري؟ واضح يي كړئ.

#### ينځلسم لوست

## د احاديثو مشهور كتابونه

#### د احاديثو د کتابونو ډولونه

د احادیثو کتابونه د ترتیب په اعتبار سره په دوه ډوله دي: پر بابونو مشتمل کتابونه او مسانید.

### ۱ـ پر بابونو مشتمل کتابونه

دا هغه کتابونه دي چې د پيغمبر احاديث په کې د بابونو او کتابونو په شکل کې راټول او په بيلا بيلو طريقو ليکل شوى دى:

ا خينې يې داسې دي چې په علم او دين پورې اړوند ټول بابونه پکې ځای پر ځای شوي دي، لکه د تعليم او تعلم برخه، د عقايدو برخه، فقهي احکام، زهد او تقوی، آداب او اخلاق، تفسير، تاريخ او نبوي سيرت، پېښيدونکې فتنې، د صحابه وو مناقب، دغه ډول کتابونو ته جوامع ويل کيږي، لکه د امام بخاري جامع، د امام مسلم جامع او د امام ترمذي جامع.

ب ـ ځينې يې داسې دي چې يوازې د فقهي کتابونو په ترتيب ليکل شوي او يوازې هغه احاديث په کې راټول شوي دي چې په فقهي مسايلو پورې اړه لري. دې ډول کتابونو ته سنن وايي، لکه سنن ابي داود، سنن نسائی، سنن ابن ماجه، سنن دارمي، او داسې نور.

ج ـ هغه کتابونه چې په يوه ځانگړې موضوع پورې اړونده احاديث پکې راټول شوي وي، لکه يوازې د عقايدو په برخه کې، يا د اخلاقو او آدابو په برخه کې. له دې جملې څخه (کتاب السنة) د امام احمد بن حنبل - رحمه الله - کتاب چې په عقيدې کې يې ليکلی او (الادب المفرد) د امام بخاري کتاب چې په آدابو کې يې ليکلې دی د يادونې وړ دي.

#### ۲\_ مسانید

مسانید د مسند جمع ده او مسند هغه کتاب ته ویل کیږي چې د هر صحابي روایات په کې بیل بیل ذکرشوي وي.

مسانيد په دوه ډوله دی.

ا يو هغه ډول مسندونه دي چې د مسند ليکونکی د حديث شروع له صحابي څخه کوي، او د هر يو صحابي روايات د نورو صحابه وو د رواياتو څخه جدا ذکر کوي، لکه د امام احمد بن حنبل مسند او د ابوداود طيالسي مسند. ب ـ بل هغه ډول مسندونه دي چې د سند د لومړۍ برخې څخه شروع کوي. يعنی د مسند مؤلف حديث د خپل شيخ، يا استاد څخه پيل کوي او يوازې هغه حديثونه ذکر کوي چې د خپلو استادانو او يا شيوخو څخه يې اوريدلي وي، لکه د امام طبراني المعجم الکبير، المعجم الاوسط او المعجم الصغير.

## د ځينو مشهورو صحيحو کتابونو پېژندنه او ځانگړ تياوې

#### ١- صحيح البخاري

دا د محمد بن اسماعيل البخاري ( المتوفى: ۲۵۶هـ) كتاب دى چې په (الجامع الصحيح) شهرت لرى.

له قرآن کریم څخه وروسته تر ټولو معتبر او صحیح کتاب دی، دا لومړنی کتاب دی چې یوازې پکې د رسول اللهﷺ متصل السند احادیث راجمع کړای شوي دي.

د احاديثو شميره يې له تكرار سره (٧٣٩٧) او له تكرار څخه پرته (٢٧٤١)ده.

صحیح البخاري خورا زیاتې شرحې لري، چې مشهورې شرحې یې فتح الباري د امام ابن حجر عسقلاني او عمدة القاري د بدر الدین عیني دي.

#### ٢\_ صحيح مسلم

د دې کتاب لیکوال ابو الحسین مسلم بن حجاج نیشاپوري قشیري ( المتوفی:۲۶۱هــ) دی چې د امام بخاري له تکړه شاگردانو څخه هم وو.

صحیح مسلم د امام بخاري له کتاب څخه وروسته دویم کره کتاب دی.

د احادیثو شمېره یې له تکرار سره (۷۷۴۸) او بي له تکراره (۳۰۳۳) ده.

صحيح مسلم هم زياتې شرحې لري، لكه الاكمال د قاضي عياض رحمة الله عليه، المفهم د امـام قرطبي –رحمة الله تعالى– او مشهوره يې المنهاج د امام نووي –رحمة الله عليه– شرحه ده.

#### ۳۔ سنن ابی داود

مؤلف يي سليمان بن اشعث سجستاني (المتوفى:٢٧٥هـ) دى.

د دې کتاب مؤلف احادیث د پنځو لکو حدیثونو له جملې څخه رابیل کړي دي. امام ابو داود -رحمه الله- د خپل کتاب په اړه داسې وایي:( ما په دې کتاب کې یوازې صحیح احادیث یا هغه چې صحیحو احادیثو ته ورته والی لري ذکرکړي دي. که چیرې په کوم

ځای کې کومه کمزوري لیدل کیږي هغه مې په گوته کړي ده. د کومو احادیثو پـه بــاره کې که چوپ پاتې شوی یـم هغه هـم د عمل وړ دي.)

په دې کتاب کې زياتره هغه احاديث راوړل شوي چې په فرعي او فقهي مسايلو پـورې تړاو لري. ټول پکې (۵۲۷۴) حديثونه راټـول شـوي دي. دا کتـاب هـم ډيـرې شـرحې او حاشيي لري چې مشهوره يې معالم السنن د امام خطابي (رحمه الله تعالى) شرحه ده.

#### ۴\_ جامع الترمذي

ددې کتاب ليکوال امام ابو عيسى محمد بن عيسى بن سوره الترمذي (المتوفى: ٢٧٩هـ) دى. مؤلف په خپل کتاب کې صحيح، حسن او ځينې ضعيف احاديث ذکر کړي او د هر يو حديث درجه يې بيان کړې ده، او د دې تر څنگ يې د صحابه وو، او تابعينو مذاهب هم بيان کړي دي. امام ترمذي - رحمه الله تعالى - د خپل کتاب په اړه وايي: (کله مې چې دا کتاب وليکه نو د حجاز، عراق او خراسان علماوو ته مې وړاندې کړ چې ټولو خوښ کړ. د هر چا په کور کې، چې دا کتاب پروت وي لکه چې پيغمبر په خپله د ده په کورکې شته او خبرې کوي.) په جامع الترمذي کې ټول (٣٩٥٤) حديثونه دي. جامع الترمذي زياتې شرحې او حاشيې لري، لکه عارضة الاحوذي د امام ابن العربي - رحمه الله - شرحه، تحفق الاحوذي د علامه مبارکيوري شرحه.

#### ۵۔ سنن نسائی

دا کتاب د امام ابو عبدالرحمن احمد بن شعیب النسائي (المتوفی:۳۰۳هـ) لیکنه ده. زیاتره احادیث یې صحیح دي، آن تر دې چې ځینو علماوو دا کتاب په سنن ابي داود او سنن ترمذي هم غوره بللی. ټول په کې د تکراره سره (۵۷۶۱) حدیثونه راغلي دي.

#### ۶ سنن ابن ماجه

ليکونکی يې ابو عبدالله محمد بن يزيد ابن ماجه قزويني (المتوفى:۲۷۳) دی. ددې کتاب مرتبه د ذکر شوو کتابونو په پرتله ټيټه ده.

د احادیثو مجموعه یې ( ۴۳۴۱) ده، هغه احادیث چې یوازې ده ذکر کړي دي او نـورو پنځوکتابونو نه دي ذکرکړي (۱۳۳۹) حدیثونه دي.

## ٧ـ د امام مالک –رحمة الله تعالى– موطأ (ت ١٧٩ هـ)

دا کتاب په خپله امام مالک بن انس (رحمه الله تعالی) چې د څلورو مشهورو امامانو څخه دوهم امام دی، لیکلی او خپلو شاگردانو، ته به یې په مسجد النبوي کې له هغه تدریس کاوو. لوی لوی امامان به د موطأ تدریس ته ناست وو. امام شافعي رحمه الله تعالی چې موطأ یې په یادو زده کړې وه وایي: (ماته د الله کله کتاب څخه وروسته له موطأ نه پرته بیل کتاب ډیر صحیح نه ښکاري).البته ده دا خبره هغه وخت کړې وه چې د امام بخاري او امام مسلم صحیحین نه وو لیکل شوي. په موطأ کې د پیغمبر په متصلو احادیثو برسیره، مرسل حدیثونه، د صحابه وو او تابعینو اقوال هم ذکرشوي. دموطأ ترتیب د فقهي کتابونو په څیر دی.

### ٨ د امام احمد (رحمة الله عليه) مسند(٢٤١ هـ)

د دې مسند مؤلف امام احمد بن حنبل شیباني دی چې د څلورو مشهورو امامانو څخه څلورم امام دی.

امام احمد -ر حمة الله عليه - د خپل مسند په هکله فرمايي: ما د دې مسند احاديث د اوو لکو احاديثو<sup>(۱)</sup> له جملې څخه انتخاب کړي دي. که د کوم حديث په اړه د مسلمانانو ترمنځ اختلاف پيدا شي، نو په دې مسند کې دې د هغې حل ولټوي، که چيرې يې د هغې حل په کې و نه موند، نو بيا دغه حديث صحت نه لري. د امام احمد <math>-ر حمة الله عليه - په مسند کې څه کم دير ش زره احاديث راجمع شوي دي.



۱ـ د احادیثو کتابونه د ترتیب په بناء په څو ډوله دي؟

٢ـ جوامع كومو كتابونو ته ويل كيږي؟ نومونه يې واخلئ.

٣ـ امام ابو داود دخپل كتاب په هكله څه وايي؟

۴ـ د امام ترمذي دكتاب په باره كې معلومات وړاندې كړئ.

۵ تر ټولو لوی مسند د چا مسند دی او څو احادیث لري؟

۱ـ گران زده کوونکي بايد په دې پوه شي: کله هم چې په احاديثو کې د لکونو عدد ذکر کيږي، له هغه څخه د سند په اعتبار حديث مراد وي، نه د متن په اعتبار، ځکه د متن په اعتبار د مرفوعو احاديثو شمېر چې تکرار يې په نظر کې ونه نيول شي په زرگونو دی، لکونو ته نه رسيږي، خو څرنگه چې يو متن په مختلفو سندونو راغلی وي، نو هر سند ته په پاملرنه که هغه ټولې لاړې بېل بېل حديثونه وگڼل شي، او د متن تکرار ته ونه کتل شي، په دې توگه د احاديثو شمېر بيا لکونو ته رسيږي.

### شپاړسم لوست

## مسؤوليت

عَنْ عَبْدِ اللَّهِ بْنِ عُمَرَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُمَا أَنَّهُ سَمِعَ رَسُولَ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ يَقُــولُ كُلُّكُمْ رَاعٍ وَمسؤول عَنْ رَعِيَّتِهِ فَالْإِمَامُ رَاعٍ وَمسؤول عَنْ رَعِيَّتِهِ وَالرَّجُلُ فِي أَهْلِــهِ رَاعٍ وَهُوَ مسؤول عَنْ رَعِيَّتِهِ وَالْمَرْأَةُ فِي بَيْتِ زَوْجِهَا رَاعِيَةٌ وَهِيَ مسؤولةٌ عَنْ رَعِيَّتِهَا وَالْخَادِمُ وَهُوَ مسؤول عَنْ رَعِيَّتِهِ قَالَ فَسَمِعْتُ هَوُّلَاءِ مِنْ النَّبِيِّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ وَالرَّجُلُ فِي مَالِ أَبِيهِ رَاعٍ وَهُوَ مسؤول عَنْ رَعِيَّتِهِ قَالَ وَالرَّجُلُ فِي مَالِ أَبِيهِ رَاعٍ وَمُسؤول عَنْ رَعِيَّتِهِ وَاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ وَاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ وَاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ وَالْحَرْدِي

#### د راوی پېژندنه

عبدالله بن عمر بن الخطاب رضي الله تعالى عنه د بعثت په دريم كال زېږيدلى دى. لس كلن و چې هجرت يې وكړ. دبدر او احد له غزا څخه د عمر د كموالي له كبله ايسار كړى شو، بيا د خندق غزا كې، چې پنځلس كلن شوى وو، شريك شو. د دين له امامانو او زاهدانو څخه وو، تل به يې حج كاوه، په كلكه به يې د پيغمبر پپلونه او آثار تعقيبول، قيام الليل (دشپې لمونځ) او تلاوت به يې ډېر كاوه. له رسول الله څخه يې ډېر احاديث روايت كړي دي. د (۸۷) كالو په عمر په (۷۲) يا (۷۳) هجري كال وفات شو.

#### د ځينو کلماتو معنا

١\_رَاع: شپون، ساتونكى، مسؤول او واكمن

٢\_رَعِيَّة: ولس، لاس لاندى خلك

٣\_مسؤول: پوښتل شوى او ځواب ويونكى

٤\_أَحْسِبُ: گومان اوفكركوم

٥\_فَكُلُّكُمْ: نو تاسي هر يو

#### د حدیث ژباړه

عبدالله بن عمر رضي الله عنهما وايي، له رسول الله شخخه يې واوريدل چې ويل يې: تاسو هر يو رعيت لرئ او د خپل رعيت په هکله مسؤول ياست، پادشاه رعيت والا دى او د خپل رعيت مسؤول دى، خاوند په کورکې رعيت لري او هغه د خپل رعيت مسؤول

دى، مېرمن د خاوند په کور کې رعیت لري او د خپل رعیت مسؤوله ده، خادم د خپل بادار د مال په اړه رعیت لري او د خپل رعیت مسؤول دی. عبدالله بن عمر صاحب وایي: دغه ټول مې له رسول الله څخه واوریدل او فکرکوم دایې هم وویل چې زوی د خپل پلار په مال کې د رعیت څښتن دی او د خپل رعیت مسؤول دی، په دې تو گه ستاسې هر یو د رعیت څښتن او ستاسي هر یو د خپل رعیت مسؤولیت په غاړه لرئ.

#### دحدیث حکمت

په اسلامي نړۍ لید او تصور کې انسان مهمل او بې هدفه نه دی پیدا شوی. دلته هر انسان مسؤولیت لري، نارینه وي که ښځه، پادشاه وي، که گدا، خادم وي که مخدوم...

که هرڅوک وي اسلام پرې ځانگړي وجائب او مسؤولیتونه ایښي او د هغو په ادا کولـو یې مکلف کړی دی. الله تعالی به د حساب او کتاب په ورځ ترې پوښتنه کوي او د هغـو جزا به ورکوي.

پر پادشاه باندې اسلام د خپل رعیت په هکله مسؤولیتونه ایښي، پر پـلار او مـور بانـدې د اولادونو په اړه، پر اولادونو باندې د مور او پلار په اړه، پر خاوند د مېرمنې پـه اړه او پـه مېرمنې د خاوند په اړه... په دې توگه پر هر انسان باندې يې مسؤولیتونه ایښي او د هغو په اړه تري پوښتنه کېږي.

#### فعاليت:

فكر وكړئ چې كوم انسان مسؤوليت نه لري په نوبت سره يې نومونه واخلى.

## د حدیث شریف گټې

د مسؤولیت د ارزښت له کبله رسول اللهﷺ دغه مسأله صحابه کرامو ته واوروله او امت ته یې د تلپاتې درس په توگه پرېښوده.

د حدیث په سر کې رسول الله الله د عمومي مسؤولیت یادونه په اجمالي توگه کړې چې: (کلکم راع و مسؤول عن رعیته) له هغه وروسته یې یو شمېر ډېر مهم مسؤولیتونه، چې په ټولنه کې ډېره اغېزه لري، په ټاکلې توگه په گوته کړي. امام او پاچا او د هغه مسؤولیتونه د کورنۍ دوه مهم مسؤولین پلار او مـور یـا خاونـد او مېرمن او د هغوی مسؤولیتونه او

عمومي کارکوونکي او د هغوی مسؤولیتونه او د حدیث په پای کې یې د عمومي مسؤولیت ټینگار بیا تکرار کړی.

#### ۱\_د امام او پاچا مسؤولیتونه

له امام څخه مطلب پاچا، امير او خليفه دی. د خليفه او امير ځانگړي مسؤوليتونه دا دي: د دين إقامه، د شرعي احكامو پلي كول، په عدل او انصاف سره حكومت كول، د رعيت عامه گټې او مصلحتونه خوندي كول، امن او امان ساتل، د ژوند داسانتياوو برابرول او د خپل رعيت په اړه د شفقت، مهربانۍ او خير غوښتنې چلن.

#### ٢\_د پلار مسؤوليتونه

دخپلې مېرمنې او اولاد نفقه، جامې او نور لگښت برابرول، د هغوی تعلیم او روغتیا ته پاملرنه، د هغوی عبادتي، اخلاقي کړو وړو او روزنې ته پاملرنه، په ځانگړې توگه د هغوی لمانځه، تلاوت، او دیني مطالعې ته پام او په عمومي توگه له هغوی سره د رحمت، شفقت او ښه او خواږه سلوک چلن.

#### ٣\_د مور مسؤوليتونه

مور په خپل وار د کور او اولادونو په اړه مسؤوليت لري. دا چې نارينه د ورځې زياته برخه له کوره بهر په کارونو بوخت وي، د کور او اولادونو په اړه د مور مسؤوليت لا درنېږي.

د کور د ننه چارو ښه سنبالول، د اولادونو روزنه، د اخلاقي مفاسدو مخنيوی، د مېلمنو استقبال او د هغوی اکرام او درناوی، د خپل ځان، نجونو او هلکانو پت، عزت او اسلامي وقار او عفت ساتل او داسې نور.

ښځه او خاوند د کور په ډېرو مسؤوليتونو کې سره شريک دي. له دې امله ښايي د دواړو ترمنځ د خپلو مسؤوليتونو د اداء کولو په هکله سلا مشوره پـوره او بـشپړ تعـاون موجـود وي.

#### ٤\_ د خادم مسؤوليتونه

په همدې توگه خادمان، کارگران، مزدوران او په عمومي توگه يو له بل سره کار کوونکي د ښه خدمت، امانت، رښتينولۍ، متقابل احترام، خيرغوښتنې او خواخوږۍ

مسؤولیتونه په غاړه لري، تر څو د ژوند عامې چارې د مینې، ورورۍ او احترام پـه فـضا کې روانې وي.

### ٥\_هیڅوک بي رعیته او بي مسؤولیته نشته

په مکلفو انسانانو کې د رعیت لرل او مسؤولیت لرل یو نسبي امر دی. کیدای شي یو څوک په یو وخت کې خپل رعیت او مسؤولیت هم ولري او د بل چا تر رعیت او مسؤولیت لاندې هم وي، خو دا نشي کېدای چې یو څوک دې هیڅ ډول رعیت او مسؤولیت ونه لري. آن تر دې چې که یو څوک یوازې هم ژوند کوي، نه ښځه، نه خاوند، نه اولاد، نه خادم او نه بل څوک ورسره وی، بیا هم دی د خپل ځان او د بدن د غړو او حواسو مسؤولیت په غاړه لري. باید د هغو حفاظت او ساتنه وکړي. "إن لجسدک علیک حقا" بدن دې پر تا حق لري. په دې توگه چې د روغتیا او پاکوالي خیال یې باید وساتي، له عقیدې نیولې تر عباداتو او اخلاقو پورې شرعي اوامر پرځای کړي او په منهیاتو او منکراتو کې یې ونه کاروي. د الله پاک او بنده گانو حقونه ورباندې پرځای کړي. له دې امله په یوازیتوب کې هم د رعیت څښتن دی، بدن، غړي او حواس یې رعیت دی او دی د هغو په هکله مسؤول دی.

#### فعاليت:

که څوک خپل مسؤولیت ادا نه کړي په ټولنه یې بدې اغیزې څه دي؟ ځواب ووایاست.

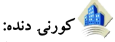


**١\_**دحديث راوي معرفي كړئ.

٢\_حديث شريف ترجمه كړئ.

٣\_د راعى، مسؤول او رعيت معنا وواياست.

٤\_د امام او پادشاه مسؤوليتونه كوم دي او ولې د پادشاه يادونه په ځانگړې توگه شوې؟



پورتنی حدیث په خپلو کتابچو کې ولیکئ او په یادو یې زده کړئ.

### اوولسم لوست

# اووه هلاكوونكي *گ*ناهونه <sup>(۱)</sup>

َ عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَأَنَّ رَسُولَ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ قَالَ اجْتَنِبُوا السَّبْعَ الْمُوبِقَاتِ قِيلَ يَا رَسُولَ اللَّهِ وَمَا هُنَّ قَالَ الشِّرْكُ بِاللَّهِ وَالسِّحْرُ وَقَتْلُ التَّفْسِ الَّتِي حَرَّمَ اللَّهُ إِلَّا بِالْحَقِّ وَأَكْلُ مَالِ الْيَتِـــيمِ وِوَأَكْلُ الرِّبَا وَالتَّوَلِّي يَوْمَ الزَّحْفِ وَقَذْفُ الْمُحْصِنَاتِ الْغَافِلَاتِ الْمُؤْمِنَاتِ. رواه البخاري

#### د راوي پېژندنه

ابوهريره عبد الرحمن بن صخر الدوسي ، د خيبر د غزا په کال يې اسلام راوړ او د خيبر په غزا کې شريک شو، مديني ته يې هجرت کړی او دنبوي مسجد په صفه کې اوسيده. ځان يې د رسول الله صحبت ته وقف کړی وو، په همدې خاطر يې له رسول الله څخه تر ټولو زيات احاديث روايت کړي دي. د عمر رضي الله تعالى عنه په خلافت کې د بحرين والي وو او په (۵۸) هجري کال د عقيق په سيمه کې د (۷۸) کالو په عمر وفات شو.

#### د ځينو کلماتو معنا

۱\_الْمُوبِقَاتِ: د موبقة جمع ده، موبقة د اسم فاعل لفظ دى، معنا يې ده: هلاكوونكي، تباه
 كوونكي.

٢\_التَّوَلِّي: د مصدر لفظ دى، شا اړول، مخ گرځول، تېښته او فرار كول.

۳\_الزَّحْفِ: په ناسته څښيدو او تگ ته وايي. دلته د دوو لـښکرو نـژدې کيـدل او يوځـای کبدل تری مراد دی.

َ٤\_قَذْف: د مصدر لفظ دی، ویشتلو او غورځولو ته وایي، دلته تـرې مـراد پـه پـاک لمنـو ښځو پورې د زنا او بي حیایۍ تور تړلو ته وایي.

٥\_الْمُحْصِنَات: د محصنة جمع ده، معنا يې ده: پاک لمنه او عفيفه ښځه.

٦\_الْعَافِلَاتِ:د غافلة جمع ده او غافلة د اسم فاعل صيغه ده معنا يي ده: ناخبره.

#### د حدیث ژباړه

له ابو هریره څخه روایت دی چې رسول الله پ وفرمایل: له اوو هلاکونکو څخه ځانونه وژغورئ! پوښتنه وشوه: ای د الله رسوله، هغه څه شی دي؟ رسول الله پ وفرمایل: الله پاک سره شریک نیول، کوډې کول، په ناحقه سره انسان وژل، د یتیم مال خوړل، سود او ربا خوړل، د غزا او جگړې له ډگر څخه تېښته او فرار او په مؤمنو او پاک لمنو ناخبرو ښځو پورې د زنا او بې حیایۍ تور تړل.

#### د حدیث حکمت

گناه که هر څه وي، له الله تعالى څخه سرغړونه او نافرماني ده، ځکه خو گنـاه کـه وړه وي او که ستره، بد عمل دى.

ځېنې گناهونه نسبتاً واړه وي او که کله هم له چا څخه صادر شي نو د ورپسې نیکو عملونو له امله له منځه ځي، خو ځېنې گناهونه دومره خطرناک او هلاکوونکي وي چې څوک ترې په رښتیا توبه ونه باسي، نو په یقیني توگه انسان هلاکوي. په پورتني مبارک حدیث کې ددغسې هلاکوونکو گناهونو یادونه شوې ده.

#### فعاليت

په گروپي شکل د کبيره گناهونو نورې پنځه نمونې وواياست.

### د حدیث شریف گټی

## ا\_له الله ﷺ سره شریک نیول ستر ظلم دی

له الله پاک سره د هغه په ذات، صفاتو او اسماوو کې بل څوک شريکول.

له الله سره شریک نیول ستر ظلم دی. شرک د انسان ټول نیک عملونه له منځه وړي، الله تعالى هیڅکله شرک نه بښي او نورگناهونه چې یې چاته خوښه شي بـښي یې.

په قرآن کریم او احادیثو کی لاندې عملونه له الله پاک سره شرک گڼل شوی دی:

- له الله پرته پر مخلوق باندې لوړه او قسم کول، لکه: په زيارت قسم، د زوى يا پـلار
  په سر قسم، په شرافت قسم، په وجدان قسم او داسې نور.
  - کوډې او هغه دمونه او تعویذونه چې په کې شرکې الفاظ استعمال شوي وي.
    - بد فالی نیول
    - د ریاء لپاره لمونځ، روژه او زکاة ورکول

په دې عقیده د کونجکو، هڼو کو، ښکرونو او داسې نورو شیانو په غاړه کې اچول،
 چې دا د نظر لگیدو اونورو آفاتو مخنیوی کوي.

#### ٢\_د سحرحقيقت، دنيوي او اخروي زيانونه يي

د اسلام مبارک دین په اصلاح او خیر رسولو ټینگار کوي، په حقیقتونو ولاړ دین دی له هر قسمه وهمونو، خیالونو، او بې ځایه ویریدلو څخه خلک منع کوي.

کوډې چې د وهمونو، خيالونو عقيدوي بي ثباتۍ، فتنو او فساد خپرولو، نورو ته د بـدني، روحي، اجتماعي زيان رسولو څخه عبارت دي، زده کړه او نورو ته يـې ورښـوول حـرام دي حتى په ځينو حالاتو کې انسان کفر ته پرې رسېږي. دا هغه نـاوړه عمـل دى چې د امام ابوحنيفه رحمه الله په قول د کوډگر سزا يواځې قتل دى.

په حدیث شریف کې راغلي: چا، چې فال وکوت او چا ته چې فال وکتل شو، چا چې غیب ویل کول او د چا لپاره چې کیدې ویل کول او د چا لپاره چې کیدې ویل کیدل، چا چې کوډې وکړې او د چا لپاره چې کوډې وشي، څوک چې غوټې اچوي او بندونه جوړوي، یا کاهن ته ورشي او د هغه خبره رښتیا وگڼي، نو پر محمد یا باندې پر نازل شوي دین کافر شو. (۱)

#### ٣\_ د يو انسان وژنه د ټول انسانيت وژل دي

انسان د الله تعالى مكرم مخلوق دى. د هغه سر، مال، پت او عزت ځانگړى حرمت لـري چې ساتل يې فرض او ماتول يې حرام دي.

په اسلام کې د انسان وژل ډېر غټ جرم دی، د قرآنکريم په گڼو آيتونو کې دغه جنايت منع شوی، د يو انسان قتل او وژنه يې د ټول انسانيت قتل او وژنه گڼلې او د يو انسان ژغورل يې د ټول انسانيت ژغورل گڼلي دي: (مَنْ قَتَلَ نَفْسًا بِغَيْرِ نَفْسٍ أَوْ فَسَادٍ فِي الْالَّرْضِ فَكَالَّمَا قَتَلَ النَّاسَ جَمِيعً....) [ المائدة: ٣٢]

**ژباړه**: چاچې يو انسان دوينې دبدلې يا په ځمکه کې له فساد دجوړولـو پرتـه (پـه ناحقـه) وواژه ، داسې وگڼه چې هغه ټول انسانان ووژل...

## ٤\_د سرطاني غړي له مينځه وړل

که چا څوک په ناحقه وواژه يا يې د چا عزت ولوټلو، يا يې په دين لوبې وکړي او مرتد شو او له هغو پولو واوښت، چې هغه انسان او ټولنې ته گواښ دی، نو بيا د دې انسان چاره د بدن د سرطاني غړي په څېر په کار ده چې له منځه يوړل شي او پرې شي ترڅو نور انسانان د ده له شر او ضرر څخه په امن شي.

۱ - رواه البزار فی مسنده. په دې صورتونو کې تر څو چې د شخص په عقیده کې خلل نه وی راغلی، پـه سـتر کفـر سـره نـه کافرېږي، ځکه د اهل سنت او جماعت په نزد، د یو چا ایمان په عملي گناه سره نه نقض کېږي، نو دلته له کفـر څخـه عملـي کفر مراد دی، نه اعتقادی.

#### ٥\_ گېډه له اور څخه ډکول

يتيم هغه مظلوم انسان دى چې خپل مهربان او زړه خوږى پلار يې له لاسه وركړى وي. د هر چا مرستې ته اړتيا لري په ځانگړې توگه چې د هغه د مال ساتنه او پالنه وكړي. الله پاك په قرآن كريم او رسول الله په احاديثو كې يتيم ته په پاملرنې او توجه باندې پينگار كړى دى. الله پاك ددې گناه په هكله په قرآنكريم كې فرمايي: ﴿ إِنَّ الَّذِينَ يَأْكُلُونَ أَمُورَالَ الْيَتَامَى ظُلْمًا إِنَّمَا يَأْكُلُونَ فِي بُطُونهمْ نَارًا وَسَيَصْلُونَ سَعِيرًا ﴾ [النساء: ١٠]

**ژباړه**: «بیشکه هغوی چې په زور زیاتي سره د یتیمانو مالونه خوري، هغوی په خپلو گېډو کې اور اچوي او ژر دی چې د دوزخ اورته به ننوزي» د یتیمانو مالم خوړل، ډیره بې همتي، ناځوانه عمل او غټه گناه ده، او له همدې امله اسلام پر ټولنې باندې د یتیم د وړاندې مسؤولیتونه ایښي چې یو له هغو څخه د یتیم د مال ساتنه او پالنه او د هغه له ضائع کیدو، په هغه کې له خیانت او د هغه له خوړلو څخه په ټینگه ډډه کول دي.



١\_حديث شريف ترجمه كړئ؟

٢\_پورته کوم شيان دي چې په احاديثو کې شرک بلل شوي؟ نومونه يې واخلئ.

٣\_د كوډو، فال ليدو، او غير شرعي دمونو او تعويذونو ضررونه وښاياست.

٤\_په کوم آیت کې د یوه بې گناه انسان وژنه د ټول انسانیت وژنه او د هغه ژوند ژغورل د ټول انسانیت ژوند ژغورل، ښودل شوی دی؟

۵\_هغه ځایونه، چې د یو مسلمان قتل په کې د شریعت لـه مخې جـواز لـري کـوم دي؟ دلیل یې وښایاست.

۱ - متفق علیه

#### اتلسم لوست

# اووه هلاکوونک*ي گ*ناهونه <sup>(۲)</sup>

ُ ...... وَأَكْلُ الرِّبَا وَالتَّوَلِّي يَوْمَ الزَّحْفِ وَقَذْفُ الْمُحْصِنَاتِ الْغَافِلَاتِ الْمُؤْمِنَاتِ.

## ۵ـ سود يا له الله ﷺ سره جگړه

سود (ربا) يو بل خطرناک رنځ دی چې نيغ په نيغه د ټولنې غريب او بې وزله خلک کړوي. په ټولنې کې انساني مفاهيم، لکه: زړه سوی، ښېگڼه، خواخوږي، قرض حسنه او داسې نور له منځه وړي او پرځای يې بخل، زړه سخت توب، مصلحت غوښتنه او مادي توب خوروي. ځکه الله تعالى سود خوړل له غريبو او اړمنو سره دښمني نه، بلکې له الله تعالى او د هغه له پيغمبر سره دښمني او د جنگ او جگړې اعلان گڼلى دى: ﴿فَالِنْ لَامُ وَرَسُولِهِ﴾ [البقرة:٢٧٩]

**ژباړه**: نو که له دې کار(سود) څخه لاس نه اخلئ. بيا د الله او د هغه د پيغمبر جنگ تـه تيار شئ.

سود خوړونکو ته الله تعالى تر ټولو بده سزا ټاکلى ده.

د خواشینۍ ځای دی چې نن سبا په نړۍ واله کچه سود ډیر پراخه شوی، نړۍ یې لـه یـو خطرناک اقتصادي بحران سره مخامخ کړې او ورسـره غبـرگ یـې د روحـي او اخلاقـي فساد په جال کې نښلولې ده.

#### فعاليت

په ډله ييزه توگه دسود بدې اغيزې جلا جلا بيان کړئ.

#### ٦ـ د يوه تن تېښته لښکر ته ماته ورکوي

کافرانو، باطل پالو او مفسدینو سره د جهاد او مبارزې وروستی پړاو له هغوی سره مخامخ جگړې ته دانگل او د وسله والې جگړې پریکړه ده. په داسې حساسو شېبو کې مقاومت فرض او تېښته لویه گناه ده، ځکه د جگړې په ترڅ کې د یوه تن تېښته د جنگي مــورال

په له منځه وړلو سره ډېر ځله يو ستر لښکر ته ماته ورکوي. په داسې حساس وخت کې تېښته يا هم ثبات او استقامت د جگړې پايلې بدلوي.

## ٧\_ پر پاک لمنو ښځو تور لگول

ښځې په اسلام کې ډېر لوړ مقام لري. په ځانگړې تو گه د هغو وقار او پت په شريعت کې په پوره پاملرنې سره مطرح دی، کوښښ شوی څو د دوی عزت خوندي وساتل شي. د ښځو پر شخصيت ملنډې، توهين او تحقير، بې ارزښته گڼل او د نارينه وو د نفسي غوښتنو لپاره له هغوی څخه کار اخيستل ستره گناه گڼل شوې، چې په آخرت کې د عذاب لامل جوړېږي.

پر دې سربېره هغه چا ته په دنيا کې هم درنه سزا ټاکل شوې چې د ښځې او يا نارينه د شخصيت درناوی ونه کړي، د هغوی عزت او حيا ته په بده سترگه وگوري، نو که چا کوم مسلمان سړي او يا مسلمانې ښځې ته د بد لمنۍ نسبت و کړ، په خپله دعوا به شاهدان راولي، که شاهدان يې تير نشو کړای، محکمه به ورته د عامو خلکو په وړاندې د اتيا (۸۰) درو وهلو سزا ورکړي او شهادت او گواهي به يې د خلکو ترمنځ د تل لپاره بې اعتباره اعلان شي.

#### فعاليت

هغه کوم سورت دی چې په پاک لمنو ښځو د تور لگوونکي لپاره پکې سزا ټاکل شوې ده؟



ا\_په قرآن کريم او احاديثو کې ولې د يتيمانو پر پاملرنې ټينگار شوی دی؟

٢\_كوم عمل له الله پاك او پيغمبر سره جگړه بلل شوى دى؟

٣\_په جهاد کې تېښته ولي هلاکوونکي گناه ده؟

ځولوڅه سلامي شریعت کې پر پاک لمنې مسلمانې ښځې باندې د بدلمنۍ د تور لگولوڅه
 سزا ټاکل شوې ده؟

### نولسم لوست

## امر بالمعروف او نهى عن المنكر

ُ (عَنْ حُذَيْفَةَ بْنِ الْيَمَانِ عَنْ النَّبِيِّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ قَالَ وَالَّذِي نَفْسِي بِيَدِهِ لَتَــأُمُرُنَّ بِالْمَعْرُوفِ وَلَتَنْهَوُنَّ عَنْ الْمُنْكَرِ أَوْ لَيُوشِكَنَّ اللَّهُ أَنْ يَبْعَثَ عَلَيْكُمْ عِقَابًا مِنْهُ ثُمَّ تَدْعُونَهُ فَلَا بِالْمَعْرُوفِ وَلَتَنْهَوُنَ عَنْ الْمُنْكَرِ أَوْ لَيُوشِكَنَّ اللَّهُ أَنْ يَبْعَثَ عَلَيْكُمْ عِقَابًا مِنْهُ ثُمَّ تَدْعُونَهُ فَلَا يَاللَّهُ أَنْ يَبْعَثَ عَلَيْكُمْ عِقَابًا مِنْهُ ثُمَّ تَدْعُونَهُ فَلَا يَسْتَجَابُ لَكُم). رواه الترمذي

#### د راوي پېژندنه

حذيفة بن اليمان العبسي شهمشر صحابي وو. د خندق په غزا او له هغه وروسته نورو غزواتو کې شريک و، د خندق په غزا کې رسول الله د کافرانو لښکر ته د احوالم اخستو لپاره لېږلی وو. رسول الله ورته د منافقانو د پېژندگلوۍ په شمول ډېر اسرار ويلي وو چې د صحابه وو په منځ کې په صاحب سر رسول الله ياديده. عمر فاروق به هغی جنازې ته نه ورته چې حذيفة شه به پکې برخه نه اخيسته.

د ډيرو غزواتو په شمول د عراق په فتوحاتو کې شريک وو. د نهاوند په غزا کې يې گډون درلود، همدان، ری، او دينور د ده په مشرۍ کې فتح شوي. د ارمينيا له غزا وروسته يې د مسلمانانو دريم خليفه عثمان ته د قرآن کريم د ترتيب مسأله مطرح کړه. زيات احاديث يې له رسول الله څخه روايت کړي دي. د عمر په خلافت کې د مدائن والي ټاکل شوی او همالته د والي په توگه وو چې د هجرت په (۳۶) کال کې وفات شو.

#### د ځينو کلماتو معنا

۱\_وَالَّذِي: (و) په دې ځای کې د قسم توری دی، (الذي) هغه څوک، هغه ذات (قسم دی په هغه ذات).

٢\_لَتَأْمُورُنَّ: هرو مرو (خامخا) به امركوئ.

٣\_الْمَعْرُوفِ: يوه ډيره جامعه كلمه ده چې د خير، ثواب اوطاعت ټول كارونه پكې شاملېږي، لكه ښيگڼه او نيكي چې عام خلك يې ښه گڼي او بد پرې نه وايي. ٤ \_لَتنْهَوُنَّ: هرومرو به نهى كوئ، (ايسارول به كوئ). ٥\_الْمُنْكَرِ: د معروف ضد دى: بدي او ورانى، چې عام خلک پرې بد وايي او ښه يې نه گڼي. ٦\_لَيُوشِكَنَّ: ډېر ژر، ډېر نژدې.

٧\_عِقَابًا: عذاب

٨\_تَدْعُونَهُ: له الله ﷺ څخه به دعاگاني غواړئ.

#### د حدیث ژباړه

له حذیفه څخه روایت دی چې رسول الله وفرمایل: زما دې په هغه ذات قسم وي چې زما سا د هغه په لاس کې ده چې تاسو به هرو مرو امر بالمعروف او نهی عن المنکر کوئ او یا دا چې ډېر نژدې ده چې الله پاک در باندې له خپل لوري څخه عذاب راولېږي چې بیا به له هغه څخه دعاگانې غواړئ او قبلېږي به نه.

#### د حدیث حکمت

اسلامي دعوت يا امر بالمعروف او نهـى عـن المنكـر د اسـلام لـه خـورا مهمـو مبـادي او ارزښتناكو فرايضو څخه دي چې د اسلام د نورو احكامو قيام او بقاء ورپورې تړلې ده.

#### فعاليت

هر زده کوونکی دې د امر بالمعروف او نهی عن المنکر اغیز د اسلام د نـورو ارکـانو او احکامو د برپا کولو په هکله له ځان سره یاد داشت کړي او په نوبت سره دې یې نورو ته واوروي.

### د حدیث شریف گټې

## ١\_د امر بالمعروف او نهي عن المنكر ارزښت

په هره ټولنه کې دوه ډوله وگړي ژوند کوي: نیکان خلک، هغه چې د پاکو عقیدو، نیکو خویونو، خیر غوښتونکې او د غوره اخلاقو څښتنان وي.

اوبله ډله بدان، هغه چې د ناوړه سلوک، د بدو عاداتو، د شـر او فـساد خويونـو خاونـدان وي. د بدو اعمالو له خاوندانو څخه همیشه په فردي او ټولنیز ژوند کې ناسمې مفکورې، د اسلام او انسانیت ضد کړنې، پر نوروظلم، تیری او ډول ډول فسادونه صادرېږي. که چیرې نیکان او صالحه وگړي ددغسې اشخاصو مخنیوي ونه کړي او دوی حق طرف ته ونه هڅوي، نو د ټولنې هره برخه به د شر او فساد ډگر وگرځي او انساني ټولنه به په داسې ځنگل بدله شي چې د عدل، انصاف، د ښو او بدو تمییز به پکې هیڅ نه وي.

امر بالمعروف او نهي عن المنكر د اسلامي امت هغه سپيڅلى صفت دى چې له پيغمبرانـ و څخه زموږ امت ته په ميراث پاتې دى، دا هغه مهمه دنده ده چې د اسلامي ټولنې سلامتي او نيكمرغى ورپورې تړلې او د فساد د پراخېدو مخه ډب كوي.

#### ٢\_خلک نيکيو ته رابلل

د حدیث مفهوم د امر بالمعروف په هکله دا دی چې: تاسو به هرومرو خلکو ته په نیکیو او ښیگڼو امر کوئ. خلک به اسلامي عقیدې، اسلامي شریعت، اخلاقو، عزت، درنښت، حیا، احترام، محبت، ورورۍ، عدل، انصاف او د یوه الله بنده گۍ ته رابلئ ، چې د دنیا او آخرت سعادت پکښی نغښتی دی.

#### ٣\_ له بديو څخه خلک منع کول

په ټولنه کې خلک له خرابو افکارو، بدو اعمالو او ناوړه اخلاقو څخه منع کول او ایسارول د هر مسلمان فردي او ټولنیزه دنده ده. د اسلام د ستر پیغمبر له خوا پر یوه کار باندې په دغسې مؤکدو الفاظو سره امر او ټینگار کول د هغه کار فرضیت او لـزوم افاده کوي، په همدې اساس د اسلام د دین غوښتنه دا ده چې اسلام ته بلنه، امر بالمعروف او نهی عن المنکر د هـر مسلمان ځانگړی او د ټول امت ټولنیز فرض دی، هغه هـم په حکیمانه لارو چارو چې منکر له منځه ولاړ شـي او د منکـر لـه منځه وړل د سـتر منکـر (جنگ، نفرت او فساد) لامل ونه گرځی.

## ٤\_ د امر بالمعروف او نهي عن المنكر د پرېښودو خطرونه او پايلې

#### ٥\_ بيا به مو دعاء نه قبلېږي

که دعوت، امر بالمعروف او نهي عن المنکر ترک شي نو ډېر ژر به الله تعالی له خپل لوري عذاب را نازل کړي، که کله د دعوت (امر بالمعروف او نهی عن المنکر) په پریښودو سره عذاب راغی نو بیا که تاسې الله تعالی ته څومره دعاگانې او زارئ کوئ نو دعا به مو نه قبلېږي، ځکه مسلمانانو به د دعوت په پریښودو دومره ستر جرم او غټه گناه کړي وي چې د دعا دقبلیدو ټولې لارې به یې پر ځان تړلې وي.

#### فعاليت:

ايا له بديوڅخه منع کول يوازې د علماوو دنده ده اوکه د ټولو مسلمانانو؟ زده کوونکي دې په خپل منځ پرې مباحثه وکړي.



١\_ لاندې كلمې معنا كړئ:

أ\_ لَتَأْمُرُنَّ:

ب\_ الْمَعْرُوفِ:

ج\_ لَيُوشِكَنَّ:

۲\_ د حديث د راوي په هکله لنډ معلومات ورکړئ.

٣\_ د حديث ژباړه وواياست.

٤\_ كه د اسلامي دعوت فريضه ترك كړل شي، نو پايله به يې څه وي؟

#### شلم لوست

## په لگښت کې اقتصاد

عَنْ ابْنِ عُمَرَ ، قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: الاقْتِصَادُ فِي النَّفَقَةِ نِصْفُ الْمَعِيشَةِ ، وَالتَّوَدُّدُ إِلَى النَّاسِ نِصْفُ الْعَقْلِ ، وَحُسْنُ السُّؤَالِ نِصْفُ الْعِلْمِ.

رواه الطبراني في المعجم الكبير

#### د ځينو کلماتو معنا

۱\_الاقْتِصَادُ: اقتصاد د (قصد) له كلمي څخه ده چې په چارو او ويناوو كې د افراط او تفريط ترمنځ وسط حد ته ويل كېږي، په لگښت او نفقه كې اقتصاد د اسراف او تقتير (ممسك توب) ترمنځ حد ته وايي.

٢\_المُعيشَة: ژوند، روزگار.

٣\_التَّوَدُّدُ: مينه كول، محبت كول.

#### د حدیث ژباړه

له عبد الله بن عمر رضى الله عنهما څخه روايت دى چې رسول الله وفرمايل: اقتصاد (اعتدال په لگښت کې) نيم ژوند دى، او خلکو ته ځان گرانول او نژدې کول نيم عقل دى، او په ښه ډول پوښتنه کول نيم علم دى.

## د حدیث شریف حکمت

مال له خپل ارزښت او اهميت سره سره يو خطرناک شی دی، هغې لوڅې تورې ته ورته دی چې دواړه لوري يې تېره او غوڅوونکي وي، که انسان ورسره پوره پاملرنه او احتياط ونکړي نو ارومرو به خپل بدن پرې غوڅوي.

اسلام مال ته ځانگړې پاملرنه کړې، د هغه د گټلو او لگښت لپاره يې دقيق، جـامع اصـول او ضوابط ايښي دي. چې يو له دغو اصولو او ضوابطو څخه د اقتـصاد (اعتـدال) اصـل او ضابطه ده چې تر ډيره حده په لگښت پورې اړه لري.

د اقتصاد اصطلاح او مفهوم د رسول الله په گڼو احادیثو او د قرآن کریم په ډیرو آیتونو کې ذکر شوی، چې مونږ او تاسو یې د بېلگې په توگه د پورتني مبارک حدیث پـه تـرڅ کې لولو.

## د حدیث شریف گټې

#### ١\_ مال قيمتي زيرمه او د اقتصاد اصل دي

مال په يو وخت کې هم د خير او ښيگڼې غوره وسيله او هم د شر او بدۍ ناکاره وسيله ده. کور، اولاد اوعيال، نفقه او لگښت چې د انساني ژوند ډيره برخه جوړوي، ډېر ځله انسان د مال په اړه بې احتياطۍ ته اړ کړي چې په پاى کې د بې وزلۍ او تنگلاسۍ له داسې جدي ستونزو سره مخ شي چې ژوند پرې تريخ او ورڅخه په تېښته شي، سترگې پټې کړي او په ټولو انساني پولو او ارزښتونو پښې واړوي، په غلا، چور او تالان لاس پورې کړي، په ټولنه کې فساد، بد امني، اړ او دوړ رامنځته کړي. او يا هم د کار کولو همت بايلي، کچکول په غاړه کړي او د سوال لاسونه اوږده کړي او په ټولنه باندې يـو درونـد پيټي جوړ شي.

اسلام دغه ستونزه د يوه خراب او دردوونكي واقعيت په توگه درك كړې او د هغې د مخنيوي لپاره يې د اقتصاد اصل او قاعده ايښې ده.

پدې مبارک حدیث کې رسول الله اقتصاد نیم ژوند گڼلی او بیا یې په ځانگړي تعبیر سره په لگښت کې اقتصاد د تنگلاسۍ او له هغو نه د راولاړو ستونزو د مخنیوي چاره ښودلي. پیغمبر هخو فرمایلی دي: ( مَاعَالَ مَنْ اقْتَصَدَ). [ احمد]

**ژباړه**: هیڅکله به فقیر او تنگلاسی نه شي هغه څوک چې په لگښت کې د اعتدال او میانه روۍ څخه کار اخلي.

له کومه ځایه چې په مالي چاروکې اقتصاد او اعتدال ډېره اغیزه او خورا مهم رول لري ټولې مالي چارې او مالي نظام د (اقتصاد) په نـوم یـاد شـوی دی، نـن سـبا چـې د اقتـصاد اصطلاح کارول کېـږي مقصد ترې ټولې مالي چارې او مالي نظام او سیستم وي.

## ۲\_ اسراف چې د اقتصاد ضد، او د فقر لامل گرځي شرعا حرام دی

د اقتصاد ضد ته په شریعت کې (اسراف) وایي چې په لگښت کې د افراط، بي نظمۍ، بې هدفۍ، بې پلانۍ مفاهیمو ته شامله ده.

د لگښت ډیره برخه خوراک او څښاک جوړوي، الله تعالی د خوراک او څښاک په اړه فرمایي: ﴿ وَ كُلُوا وَاشْرَبُوا وَلَا تُسْرِفُوا إِنَّهُ لَا يُحِبُّ الْمُسْرِفِينَ ﴾ [الأعراف: ٣١]. خورئ او څښئ خو اسراف او له حده تېری مه کوئ.

په خوراک او څښاک کې اسراف او له حده تېرېدل چې څومره د بـدن روغتيـا تـه تـاوان اړوي، له هغه نه زيات يې مال ته اړوي او نن سبا چې څومره مالونه په خوراک او څـښاک کې له اسراف نه په راولاړو ناروغيو او د هغو په علاج لگېېږي له هيچا پټ ندي.

### ٣\_في سبيل الله انفاق كي هم اقتصاد

آن تر دې چې في سبيل الله انفاق، خيرات، صدقات، مرستې او عامه سخاو تمندۍ او داسې نور د خير ښيگڼې لگښتونه هم بايد د اقتصاد تر قاعدې لاندې وي او د ثواب گټلو جذبه او ولوله بايد انسان د اقتصاد پولو ماتولو ته ونه هڅوي، الله تعالى فرمايي: ﴿وَلَا تَجْعَلْ يَدُكُ مَغْلُولَةً إِلَى عُنُقِكَ وَلَا تَبْسُطْهَا كُلَّ الْبَسْطِ فَتَقْعُدَ مَلُومًا مَحْسُورًا ﴾.[الاسراء: ٢٩]

**ژباړه**: لاس ترغاړې تړلی بخیل مه اوسه او مه دومره په خلاص مټ لگښت کوه چې سبا تش لاس او د ټولو ملامت ناست یې!

نو چې کله الله پاک د خير ښيگڼې لگښت کې د اقتصاد غوښتنه کوي نو نور لگښتونه خو بايد ارومرو د اقتصاد په اصل ولاړ وي.

#### ۴\_د خلکوخوښي لاس ته راوړل لويه عقل مندي ده

که څوک د الله ﷺ د رضا په خاطر د انسانانو سره مرسته کوي، د هغوې درناوی کوي، او ورسره نیک چلن کوي، داسې انسان الله ﷺ ته خوښ وي، او څوک چې الله ﷺ ته خوښ وي الله ﷺ د هغه سره مینه د بندگانو په زړونوکې هم اچوي د خلکو د خوښۍ له برکته تل انسان خوښ، هوسا، او په خپلو مقصدونوکې سرلوړی وي. د الله ﷺ د بندگانو خوښي تر لاسه کول غټه کامیابي او لویه عقل مندي ده.

#### ۵ \_ گټوره پوښتنه علم زياتوي

پوهه او علم د زړونو پټې خزانې دي چې په گټورو پوښتنو رابرسيره کېږي، که چيرې له معلم څخه په ښه طريقه پوښتنه وشي ممکنه ده چې معلم د زړه له کومي په ځواب کې داسې معلومات وړاندې کړي چې حاصلولو ته يې ډيره زياته اړتيا وي.



١\_لاندې كلمي معنا كړئ:

١\_ الاقْتصَادُ:

ب\_ الْمَعِيشَةِ:

ج\_ التَّوَدُّدُ:

٢\_مال ولمي دومره ارزښت لري؟

٣\_د اقتصاد لغوي او اصطلاحي معنا څه ده؟

٤\_حديث ترجمه كړئ!

٥\_اسراف ولې حرام دی؟ د هغه روغتيايي او مالي ضررونه بيان کړئ!

# 🍁 کورنۍ دنده

زمونږ په ټولنه کې هغه دودونه او رواجونه په گوته کړئ چې د اقتصاد په خلاف پر حرام اسـراف روان دي، او د هغـو د مخنيـوي پـر لارو چـارو بانـدې غـور او فکروکـړئ، او د مخنيوي په باره کې يې لنډه مقاله وليکئ.

#### يو ويشتم لوست

## 

عَنْ مَالِك أَنَّهُ بَلَغَهُ أَنَّ رَسُولَ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ قَالَ تَرَكْتُ فِيكُمْ أَمْـرَيْنِ لَـنْ أَ تَضِلُّوا مَا تَمَسَّكْتُمْ بِهِمَا كِتَابَ اللَّهِ وَسُنَّةَ نَبِيِّهِ.[موطأ مالك]

#### د راوي پېژندنه

مالک بن انس بن مالک الأصبحی الحمیری د دار الهجرت (مدینی منورې) امام او د اهل سنت له څلورو مشهورو مذهبونو څخه د مالکي مذهب امام دی. په ۹۳ هجري کال په مدینه منوره کې زېـږېدلی. پـر دیـن کلک ولاړ وو. لـه امیرانـو او باچاهانو څخه لـرې اوسیده، آن تردې چی د واکمنانو له خوا رېړول شوی هم دی.

عباسي خليفه هارون الرشيد ترې وغوښتل چې دربار ته ورشي او ده ته سبق ووايي، خو امام مالک انکار وکړ او ويي ويل چې: علم ته خلک ورځي، علم خلکو پسې نه ورځي! هارون الرشيد يې کورته ورغی او د درس په مجلس کې يې ديوال ته تکيه وکړه ، امام مالک وويل: دعلم درناوی د رسول الله درناوی دی، نو تکيه يې پريښوده او د امام په وړاندې کښيناست. د خليفه منصور عباسي په غوښتنه يې د احاديثو مشهور کتاب موطأ وليکه. په همدې تو گه: الوعظ، المسائل، الرد علی القدرية، النجوم او تفسير غريب القرآن د نوموړي له ليکنو څخه دي. امام مالک بن انس په ۱۷۹ هـ. ق کال په مدينه منوره کې وفات شو.

#### د ځينو کلماتو معنا

١\_تَرَكْتُ: له ترك څخه اخستل شوى: پرېښودل، ترك كول.

۲\_أَمْرَيْن: د (امر) تثنيه ده:چاره، كار.

٣\_لَنْ تَضِلُّوا: هيڅكله به بي لارې نه شئ.

٤\_مَا تَمَسَّكْتُمْ: خوپورې مو چې منگولې پرې لگولې وي.

#### د حدیث شریف ژباړه

امام مالک رحمه الله تعالى ته دا حديث رسيدلى چې پيغمبر في فرما يلي دي: په تاسو کې مې دوه شيان پرېښي دي، څو پورې مو چې پر هغو منگولې ښخې کړې وي هيڅکله به بى لارې نه شئ: دالله کتاب او زما سنت.

#### د حدیث حکمت

قرآن د الله پاک وروستی کتاب دی چې د انسانیت د هدایت او لارښوونې لپاره یې نــازل کړی، څو انسانان له تیارو څخه رڼا ته راوباسي او د ژوند پــه ســمه لاره یــې روان کــړي. ترڅو چې انسانان پر قرآن کلک ولاړ وي، هیڅکله به بی لارې نه شي.

## د حدیث شریف گټې

### ۱\_ قرآن کریم د اسمانی کتابونو ناسخ

قرآن کريم د اسلامي شريعت د تحليل او تحريم لومړنۍ مرجع ده. قرآن د ژونـد ټولې چارې د اصولو او بنسټونو په توگه اجمالا بيان کړې دي: ﴿....مَا فَرَّطْنَا فِــي الْكِتــابِ مِــنْ شَيْء...﴾ [الانعام: ٣٨]

ژباړه: موږ په قرآن کې د هیڅ شي کمی نه دی کړی (د اړتیا وړ شیان مو ټول ذکر کړي دي). الله تعالی خپل رسول محمد ته ته دنده سپارلې څو دغه اصولي لارښوونې په تفصیل سره د ژوندانه په ټولو جزئیاتو کې پلې کړي. د دغو اصولو پر بنسټ یوه ټولنه جوړه کړي او نړیوالو ته دغه الهي لارښوونې یوازې په نظري توگه نه، بلکې په عملي توگه وړاندې کړي. الله تعالی د پیغمبر دغه حیثیت داسې بیانوي: (...وَأَنْزَلْنَا إِلَیْكَ الذِّکْرَ لِتُبَسیّنَ لِلنَّاس مَا نُزِّلَ إِلَیْهُمْ وَلَعَلَّهُمْ یَتَفَکَّرُونَ ﴾ [النمل: ٤٤]

**ژباړه**: موږ تاته ذکر(قرآن) نازل کړ څو خلکو ته نازل شوی کتاب شرح او توضیح کړې او ښایي دوی پکې غور او فکر وکړي.

جابر هوايي يوځل عمربن الخطاب په داسې حال کې چې د تورات يوه نسخه يې په لاس کې وه، راغی او ويې ويل: ای د الله رسوله، دا د تورات يوه نسخه ده. رسول الله پخه ونه ويل. عمر رضی الله عنه د هغه په لوستو پيل وکړ. د پيغمبر پپر مخ د غوسې او د خفگان نښې راغلې. په دې کې ابوبکر پپر عمر پپر غږ وکړ چې مور دې در باندې بوره شه عمره د پيغمبر مخ ته نه گورې؟ کله چې عمر په د پيغمبر په مخ ته وکتل، نو ژر يې وويل: د الله پاک او د هغه د پيغمبر له غوسې څخه پناه غواړم. د الله پاک په ربوبيت، د اسلام په دين او د محمد په نبوت خوښ او قانع يو. رسول الله په وفرمايل: زما دې په اسلام په دين او د محمد په نبوت خوښ او قانع يو. رسول الله په وفرمايل: زما دې په

هغه ذات قسم وي چې زما سا يې په واک کې ده، که موسى درته راڅرگند شي او تاسو هغه پسې لاړ شئ او ما پرېږدئ نو د حق له لارې څخه به بې لارې شئ، او که موسى ژوندى واى او زما پيغمبري يې موندلې واى نو زما تابعداري به يې کوله. [سنن الدارمى] ٢\_د رسول الله صلى الله عليه وسلم سنت(حديث اوسيرت)، د قرآن تر ټولو ښه شرحه د پيغمبر سنت د قرآن کريم تر ټولو ښه شرح او تفسير دى. د هغه سيرت او د صحابه وو ټولنيز ژوند د قرآنکريم عملي او تطبيقي اړخ دى.

له رسول اللهﷺ څخه چې کومه خبره ثابته شوې ده، هغه په حقیقت کې د وحی یوه برخه ده،

الله پاک فرمايي: ﴿ وَمَا يَنْطِقُ عَنِ الْهَوَى ﴿ إِنْ هُوَ إِلَّا وَحْيٌ يُوحَى ﴾ [النجم: ٣-٢] ترجمه: پيغمبرله ځانه نه غږېږي، هغه خو ورلېږل شوې وحي ده.

نو په څه شي چې امر كوي بايد پلى كړى شي او له څه شي چې منع كوي بايد اجتناب ترې وشي، الله پاك فرمايي: (..وَمَا آتَاكُمُ الرَّسُولُ فَخُذُوهُ وَمَا نَهَاكُمْ عَنْـهُ فَانْتَهُوا...) [الحشر: ٧]

**ژباړه**:کوم دستور چې پيغمبر درکوي، عمل پرې وکړئ او له څه شي مو چې منع کوي ځان تړې وژغورئ.

په سنتو باندې منگولې لگول له ضلالت او بې لارې توب څخه د ژغورل کیدو او نجات یوازنۍ لاره ده.

#### ٣\_ د رسول اللهﷺ سنت يا دويمه وحي

له قرآن نه وروسته سنت د اسلامي شریعت د تحلیل او تحریم دویمه مرجع ده. په دې توگه له سنتو څخه د الهي وحې د یوې برخې په توگه هیڅکله استغنا نشي راتلای او د قرآن په شرح او شرعي احکامو باندې په پوهیدلو کې له پامه نشي غورځېدلای. رسول الله په په یو مبارک حدیث کې چې مقدام شه ترې روایت کړی فرمایي: خبر اوسئ! ماته قرآن او د هغه په څیر نور څه (سنت) راکړل شوي دي).

۱ - ابوداود

په بل روایت کې راځي: داسې څوک ونه مومم چې ډډه یې وهلې وي او زما کوم امر یا نهی ورته ورسېږي او دی ووایي چې زه دا نه پېژنم، هغه څه منم چې په قرآن کې مې موندلی.

د حدیثو او فقهې کتابونه په هغو مسائلو ډک دي چې په قرآن کې نشته، خـو پـه حـدیثو کې حلال یا حرام گڼل شوي دي.

#### ٤\_د لارې مشال

د صحابه وو ټولنيز ژوند، په ځانگړې توگه د راشده خلافت دوره، د قرآن کريم د مقاصدو پر اساس جوړ او د بشري ژوند غوره بڼه ده. ځکه خو رسول الله په يوه مبارک حديث کې امت ته پر هغې باندې د کلک دريدو ټينگار کوي او وايي: زما سنت او له مانه وروسته زما د راشدينو او مهدييونو خليفه گانو سنت کلک کړئ..)(۱)

د راشده خلافت د دورې ټولنيزه تگلاره زموږ لپاره د فکري او عقيدوي خط مشالونه دي چې د ژوندانه په اوږدو لارو کې خپله لاره پرې رڼا کوو.



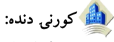
١\_پورتني حديث شريف وژباړئ.

٢\_دحديث راوي څوک دی؟ معرفي يې کړئ.

٣\_لاندې كلمات معنا كړئ:

- تَرَكْتُ:
- أَمْرَيْن:
- لَنْ تَضِلُّوا:
- مَا تَمَسَّكْتُمْ:

٤\_ (نبوي سنت او سيرت د قرآنكريم ښه شرحه ده) دا مطلب واضح كړئ.



پورتنی حدیث شریف له معنا سره په یادو زده کړئ.

١ - معرفة السنن والآثار للبيهقي

٢ - مشكل الآثار للطحاوي

#### دوه ويشتم لوست

## په جهاد کې د ښځو ونډه

عَنْ الرُّبَيِّعِ بِنْتِ مُعَوِّذٍ قَالَتْ كُنَّا نَغْزُو مَعَ النَّبِيِّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ فَنَـــسْقِي الْقَـــوْمَ وِنَخْدُمُهُمْ وَنَرُدُّ الْجَرْحَى وَالْقَتْلَى إِلَى الْمَدِينَةِ. [صحيح البخاري]

#### دراوي پېژندنه

ربیع بنت معوذ بن عفراء رضی الله عنهما، د انصارو د بني نجار له قبیلي څخه وه، ربیع بي بي په بیعة الرضوان کې حاضره او له رسول الله سره یې په ځینو غزواتو کې گډون درلود. نوموړې له یوې خوا زاهده، عابده او د خدای که د لارې مجاهده وه، له بلی خوا د علم او فضیلت خاونده هم وه. له دې بي بي څخه ټول یویشت (۲۱) احادیث روایت شوي دي. ډیر عمر ژوندۍ وه. په پای کې د عبدالملک بن مروان په خلافت کې د هجرت په څه د پاسه اویایم کال کې وفات شوه.

#### د ځينو کلماتو معنا

١\_كُنَّا: موږ وو.

٢\_نَغْزُو: غزا مو كوله، جهاد موكاوه.

٣\_نَسْقِي: اوبه مو ور رسولې، اوبه مو وركولې.

٤\_نَرُدُّ: وړل مو، لېږدول مو.

٥\_الْجَرحَى: تپيان، زخميان.

٦ً الْقَتلَى: قتل كړاى شوي، وژل شوي.

#### د حدیث ژباړه

له ربیع رضی الله عنها څخه روایت دی چې وایي: موږ به له پیغمبرﷺ سره یـو ځـای غـزا کوله، په جهاد کې به ورسره شریک وو. مجاهدینو ته به مو اوبه رسولې، نور خدمتونه مو ورته تر سره کول او د هغوی ټپیان او شهیدان به مو مدینې منورې ته انتقالول.

#### د حدیث حکمت

د خير ښيگڼې خپرېدو، د عدالت او انصاف تامين، له انسان څخه د انسان آزادي، له مستکبرينو څخه د مستضعفينو بوډاگانو، ښځو او ماشومانو د ژغورلو، د انساني کرامت او ارزښتونو د خوندي ساتلو او د الله که د کلمې او دين د لوړوالي په خاطر سپيڅلی او مقدس جهاد، له يوې خوا شرعي فريضه او مکلفيت دی او له بلې خوا د هر مؤمن او مسلمان و گړي د ژوندانه تر ټولو لوړه هيله او ستر وياړ دی. ښځه د نورو مسؤوليتونو، حقوقو او وياړ په څير په دغې مقدسې فريضې او سپيڅلې دندې کې د خپل بدني ځواک په اندازه له نارينه وو سره سمه او برابره ونډه لري.

#### د حدیث شریف گټې

#### ۱\_ د اسلام په لاره کې د وسله وال جهاد ارزښت

وسله وال جهاد د اسلام د سپیڅلي دین د خپرولو او ورڅخه د دفاع غوره لاره ده.

د الله ﷺ په لاره کې جهاد هغه غوره عبادت دی بل هیڅ ډول عبادت ورسره نه برابریږي. د الله ﷺ په لاره کې یوساعت تگ د سهار له خوا او یا بیرته راستنیدل د ورځې پـه اخـره برخه کې له دنیا او هغه څه چې په دنیا کې دي ورڅخه غوره دي.(۱)

په اسلام کې جهاد تر ټولو د لوړ مقام او تر ټولو نېکو کارونو غوره کار دی، الله تعالی د دې لپاره روا کړی تر څو د توحید کلمه لوړه او د الله تعالی ددین برم زیات شي. ډېر زیات شمېر آیاتونه او احادیث د جهاد د فضیلت په اړه راغلي. الله تعالی فرمایي: ﴿ وَمَسن يُقَاتِلْ فِي سَبِيلِ اللّهِ فَيَقْتَلْ أَو يَعْلِبْ فَسَوْفَ نُؤْتِيهِ أَجْراً عَظِیماً ﴾ [النساء: ۷٤] ژباړه: او څوک چې د الله په لار کې وجنگېري او ووژل شي یا برلاسی شي هغه ته به موږ هرومرو ستر ثواب ور یه برخه کړو.

او فرمايي: ﴿ وَفَضَّلَ اللَّهُ الْمُجَاهِدِينَ عَلَى الْقَاعِدِينَ أَجْراً عَظِيماً ﴾ [النساء: ٩٥]

**ژباړه**: او الله تعالى مجاهدين په ناستو خلكو په ستر اجر سره غوره گرځولى دي.

د اسلام ستر لارښود، رسول الله ﷺ د جهاد په اړه داسې فرمايي: «مَثَلُ الْمُجَاهِدِ فِي سَبِيلِ اللَّهِ كَمَشَلِ ا الصَّائِمِ الْقَائِمِ الْقَانِتِ بِآيَاتِ اللَّهِ لاَ يَفْتُرُ مِنْ صِيَامٍ وَلاَ صَلاَةٍ حَتَّى يَرْجِعَ الْمُجَاهِدُ فِي سَبِيلِ اللَّهِ تَعَالَى»(٢)

۱ - مسلم

۲ – صحيح مسلم.

**ژباړه**: د الله تعالى په لار كې د مجاهد مثال د هغه روژه نيوونكي په څېر دى چې ټوله شپه لمونځ كوي او د الله تعالى په آياتونو باندې دعاء كوونكى وي، نه له خپلې روژې ســـټړى كېــږي او نه له خپل لمانځه څخه ســټړى كېــږي تر هغه وخته چې دغه د الله تعالى د لارې مجاهد بېرته خپل كور ته را ســتون شى.

د الله تعالى په لار كې وتل او ستونزې گالل لوى اجر او ثواب لري. رسول الله الله فرمايلي دي: عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ -رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ- قَالَ قَالَ رَسُولُ اللَّهِ عَلَىّٰ: « انْتَدَبَ اللَّهُ لِمَنْ خَرَجَ مُجَاهِدًا فِي سَبِيلِهِ لاَ يُخْرِجُهُ إِلاَّ إِيمَانٌ بِي وَتَصْدِيقٌ بِرَسُولِي فَهُو عَلَىَّ ضَامِنٌ أَنْ أُدْخِلَهُ الْجَنَّةَ أَوْ أُرْجِعَهُ إِلَى بَيْتِهِ اللَّهِ عَنْهُ نَائِلاً مَا نَالَ مِنْ أَجْر وَغَنيمَةٍ ». (١)

**ژباړه**: څوک چې د مجاهد په توگه د الله په لار کې له کوره ووځي، الله ﷺ (د مهربانۍ له مخې) فرمايي: چې کله يې دا وتل پر ما د ايمان او زما د رسول د تصديق پر بنا وي نو زه يې ضامن يم چې هغه جنت ته داخل کړم او يا يې بېرته خپل کور ته په داسې شان ورستون کړم چې ثواب او غنيمت ورپه برخه وي.

د يادونې وړ ده چې د جهاد د مشروعيت لپاره د ځانگړو حالاتو او شرايطو تحقق ضروري دي.

#### ۲ ـ په وسله وال جهاد کې د ښځو ونډه

اسلامي شریعت د خپلې عامې مهربانۍ، هغه ځانگړي سهولت له مخې، چې له ښځو سره یې په هر څه کې په پام کې نیولی، ښځې یې جگړې ته له حاضریدو څخه معاف کړې دي. دغه معافي یوازې یوه استثناء لري چې کله د مسلمانانو مشر د اړتیا له مخې فوق العاده حالت کې نفیر عام ( جهاد ته عمومي وتل) اعلان کړي، بیا به ښځه هم د میړه له اجازې پرته د جهاد ډگر ته وځي. په عامو او عادي جهادونو کې ښځه مکلفه نه ده چې د جهاد ډگر ته ولاړه شي. له دې سره سره ښځې حق لري چې د جهاد په ویاړونو کې د

۱ - سنن كبرى، بيهقى

شریکیدو په خاطر د مسلمانانو د مشر او خپل سرپرست په اجازه له مجاهدینو سره ووځي او هلته د دوی له ښځینه طبیعت سره مناسب یو شمیر خدمتونه تر سره کړي.

حقیقت دا دی چې د اسلامي دعوت له پیل څخه نیولې د دعوت په ټولو پړاوونو کې ښځې په ټولو ویاړونو کې له نارینه وو سره یو شان شریکې دي. لله الحمد په ټول اسلامي تـاریخ کې یوه پیښه هم داسې نشته چې هلته ښځو د محرومیت او کموالي احساس کړی وي او یـا هم نارینه وو ځان پرې لوړ او پورته گڼلی وي، بلکې ددې پر خلاف ښځې تـل د نارینه وو له ځانگړي قدر، احترام او درناوي څخه برخمنې وې.

د اسلامي تاریخ په اوږدو کې د نارینه اتلانو په کتار کې خدیجه، سمیه، اسماء، ام سلیم، ام عطیه، ام حرام، خوله، عائشه، فاطمه، زینب رضي الله عنه او داسې نورې په زرگونو اتلانې دي چې یادونه یې په زرینو کرښوکې پاتې دي.

ام عماره نسیبه رضی الله عنها یوه له هغو اتلو بیبیانو څخه ده چې د احد پـه تــاریخي غــزا کې یې له پیغمبر څخه په سخت وخت په دفاع کې د میړانې او سرښندنې بېلگــه وړانــدې کړې او د تل لپاره به تاریخ ورباندې ویاړي.

حفصه رضي الله عنها له ام عطيې رضی الله عنها څخه روايت کړی چې هغې ويل: زه له پيغمبرﷺ سره په اوو(۷) غزاگانو کې شريکه وم، زه د جگړې پر وخت له بارونو او سامانونو سره پاتې شوم. مجاهدينو ته به مې ډوډۍ برابروله او د هغوی د ټپيانو درملنه مې کوله.

حشرج له خپلې پلرنۍ نيا څخه نقلوي چې هغې رضى الله عنها ويل: زه له شپږو تنو نورو ښځو سره د خيبر غزا کې له پيغمبر سره ووتم. څه وخت چې پيغمبر پوه شو ښځې هم ورسره غزا ته راغلي، نو موږ پسې يې څوک را ولېږه او ويې غوښتو! موږ د پيغمبر خدمت ته حاضرې شوو نو د پيغمبر په څيره کې د قهر او غوسې نښې وې. موږ ته يې وويل: تاسو د څه لپاره او د چا په اجازه راغلې يئ؟ مونږ ورته وويل: يا رسول الله! موږ تاسره راووتو، مجاهدينو ته به غشي ورکوو اوبه او ستوان به ورکوو، د ټيانو درملنه به کوو. پدې توگه به د الله په جهاد کې خپله مرسته او کمک کوو. رسول الله راته وويل: پاځئ او خپلو خيمو ته ولاړې شئ. هغه وايي: بيا کله چې الله تعالى خيبر فتح کړ نو رسول الله له له نيمت

څخه موږ ته د نارینه مجاهدینو سره سمې برابرې برخې راکړې. حشرج صاحب وایي، ما تـرې پوښتنه وکړه چې څه شی په برخه کې درورسیدل؟ هغې وویل: میوې.(۱)

#### فعاليت

د اسلامي تاریخ په اوږدو کې د هغو مجاهدو ښځو نومونه واخلئ چې پـه خپلـو تــورو او همت یې په جهادي معرکو کې حماسې زېېږولي دي.

### ۳ـ د جگړې پر مهال د ښځو رول

ښځې په جهاد کې عموما په وروستيو ليکو کې په لوژستيکي او روغتيايي چارو کې، لکه د ټېيانو درملنه او د شهيدانو په انتقال او لېږدونه ، پخلي او اوبو رسولو کې لـه مجاهـدينو سره مرسته کوي.

په وسله وال جهاد کې د ښځو د ونډه اخيستلو شرط دا دی چې په عملي جگړه کې به برخه نه اخلي، ابرو به يې له خطر څخه مصؤونه وي، پرده به مراعاتوي، او لـه سـړو سـره به اختلاط نه کوي که چيرې پورتنېو شرطونو تحقق نه مونده، نو بيا ښځو ته په وسله وال جهاد کې ونډه اخيستل جواز نه لري.



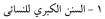
۱\_د حدیث ژباړه ووایاست.

۲\_ د جگړي پر مهال د ښځو رول څه دی؟

۳ـ په مسلحانه جهاد کې د ښځو د ونډې اخیستلوشرطونه ووایاست.

## 🏚 کورنۍ دنده:

له معتبر سیرت کتاب څخه د احد په غزا کې د نسیبې رضی الله عنها دریځونه او مواقـف ولولئ او په خپلو کتابچو کې یې ولیکئ.





## رښتينولي

عَنْ عَبْدِ اللَّهِ قَالَ قَالَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ ﴿ عَلَيْكُمْ بِالصِّدْقِ فَإِنَّ الصِّدْقَ يَهْدِى إِلَى الْبِرِّ وَإِنَّ الْبِرَّ يَهْدِى إِلَى الْجَنَّةِ وَمَا يَزَالُ الرَّجُلُ يَصْدُقُ وَيَتَحَرَّى الصِّدْقَ حَتَّى يُكْتَبَ عِنْدَ اللَّهِ صِلِيقًا وَإِيَّاكُمْ وَالْكَذِبَ فَإِنَّ الْكَذِبَ يَهْدِى إِلَى الْفُجُورِ وَإِنَّ الْفُجُورَ يَهْدِى إِلَى النَّارِ وَمَا يَـزَالُ الرَّجُلُ يَكْذِبُ وَيَتَحَرَّى الْكَذِبَ حَتَّى يُكْتَبَ عِنْدَ اللَّهِ كَذَّابًا ﴾. [صحيح مسلم]

#### د راوي پېژندنه

د دغه جليل القدر صحابي نوم عبدالله د پلار نوم يې مسعود او د بنو ه ذيل قبيلې ته منسوب دی. شپږم شخص وو چې د اسلام په مبارک دين مشرف شو. دوه ځله يې حبشې ته هجرت کړی دی دريم ځل يې له حبشې څخه مدينې منورې ته هجرت و کړ. له رسول الله سره به تل يو ځای او ملگری وو. له دې امله د اصحابو ترمنځ په صاحب العصا، صاحب الوسادة او صاحب المطهرة (۱) مشهور وو. تل به يې په ډيره خوږه لهجه د قر آنکريم تلاوت کاوه، د علم او پوهې سمندر وو، د علمي مقام تر څنگ د حق د سنگر يو غښتلی مجاهد هم وو. په بدر، احد، خندق او نورو ټولو غزاگانو کې يې برخه اخيستې ده، د هجرت په دوه دېرشم (۳۲) کال د حضرت عثمان له شهادت څخه وروسته يې له نيمگړي نړۍ څخه رحلت و کړ.

#### د ځينو کلمو معنا:

١ عَلَيْكُمْ بالصِّدْق: پر تاسو رښتيا ويل لازم دى

٢\_ يَهْدِى: لارښوونه كوى

٣\_ الْبرّ: هر ډول ښي اوغوره کړني اوخصلتونه

۴\_ مَا يَزَالُ الرَّجُلُ: سرى تل او هميشه

۵ یَتَحَرَّی الصِّدْقُ: کوښښ او هڅه کوي د رښتیا ویلو

ع يُكْتَبَ: وليكل شي

ا\_ يعنې رسول اكرمﷺ ته به يې امسا په لاس كې وركوله، تكيه او بالښت به يې ورته ايښود او د اوداسه اوبه به يې وركولې.

ع. وَإِيَّاكُمْ وَالْكَذِبَ: او له درواغ ويلو څخه ځانونه وساتئ
 ٧. الْفُجُور: هرډول ناروا، ناوړه كار او خوى

#### د حدیث ژباړه

له عبد الله بن مسعود څخه روایت دی چې رسول الله فرمایلي دي: پر تاسو رښتیا ویل لازم دي، ځکه چې رښتیا انسان ته د نیکیو لارښوونه کوي او نیکي انسان ته د جنت لارښوونه کوي. بیشکه انسان، چې تل رښتیا وایي او د رښتیا ویلو هڅه کوي، نو د الله په نزد به رښتینی ولیکل شي او له درواغو ویلو څخه ځانونه وژغورئ، ځکه چې درواغ ویل سړي ته د نارواوو په لور لارښوونه کوي او ناروا د دوزخ په لور لارښوونه کوي. ځینې وخت تل سړی درواغ وایي او د درواغو ویلو هڅه کوي، نو له دې امله د الله په نزد درواغجن ولیکل شي.

#### د حدیث حکمت

د ټولو فضايلو، غوره کړنو او خويونو بنسټ رښتيا ويل دي. رښتيا ويل د ټولنيز اخلاقي نظام سرچينه ده او د ټولنې په وگړو کې يو په بل اعتماد راټوکوي. په درواغ ويلو سره په انساني ټولنه کې د بې باورۍ فضاء رامنځ ته کيږي چې دا کار د ټولنې د هـر ډول فـساد لامل گرځې. له دې امله پيغمبر ﷺ پر انسانانو رښتيا ويل لازم کړي او له درواغو څخه يې منع کړي دي.

## دحدیث شریف گټې

#### ۱ـ د رښتيا وو حقيقت

رښتيا د حقايقو سره مطابقت ته ويل کېږي او مختلف ډولونه لري، لومړی يې په وينا کې رښتيا ويل دي، او هغه داسې چې وينا له هغه څه سره چې اخبار ورڅخه کېږي مطابقت ولري.

بل د نیت او ارادې رښتینولي ده چې د دې ډول رښتینولۍ ځای زړه دی، نو پـر مـسلمان لازم دي چې خپل زړه تل رښتینی او د هر ډول ریا، بدگمانیو، او ناوړه نیتونو څخه پاک وساتي. بل په کړنوکې رښتینولي: انسان به مشروع چاري ترسره کوي، چې د عقیدې او وینا سـره یې مطابقت ولري، او هغه کارونه چې د عقیدې او شعار په خلاف وي دروغ گڼل کیږي.

#### ۲ـ د رښتيا ويلو کوښښ

انسان باید د ژوند په ټولو حالاتو کې تل رښتنی واوسي او هڅه وکړي چې ریښتینولي د ځان عادت وگرځوي، تر څو الله جل جلاله ورڅخه خوښ شي او هم یې نوم د صدیقینو په ډله کې ولیکې اوجنت ته یې داخل کړي.

## ۳ـ د رښتيا ويلو گټې

ريښتيا ويل ډيرې دنيوي او اخروي گټې لري چې ځينې يې په لاندې ډول دي

- رښتيا ويل انسان د نيکيو لور ته وړي او له هر ډول بديو څخه يې ژغوري.
  - رښتيا ويل زړه ته ډاډېنه او آرامي وربښي.
  - رښتيا ويل مؤمن له منافق څخه جلا کوي.
  - رښتيا ويل په دنيا او آخرت کې انسان ته نجات ورکوي.
    - رښتيا ويل د الله جل جلاله د خوښۍ لامل گرځي.
      - رښتيا ويل جنت ته د داخليدو لويه ذريعه ده.
- رښتيا ويل انسان ته د خير او برکت دروازې پرانيزي ،او رزق يې پراخوي.

#### ۴\_ د درواغو حقیقت

درواغ د رښتيا ضد او د حقيقت پر خلاف د معلوماتو وړاندې کولو ته ويل کيږي. درواغ لکه څرنگه، چې په ژبه وړاندې کيږي، همداراز د کړنې، نيت او ارادې له لارې هم تر سره کيدای شي. لکه يوڅوک د بدکار د انجامولو اراده ولري او په ژبه د هغې پر خلاف وينا وړاندې کړي، په دې صورت کې ده خپل عمل او اراده پر ژبه دروغجنه وړاندې کړه.

#### ۵ـ درواغ ویل لویه گناه ده

درواغ ویل داسې عمل دی چې د اسلام د سپېڅلي دین څخه سربیره په ټولومـذهبونو او ادیانو کې یوه ناوړه پدیده گڼل شوې ده. د اسلام مبـارک دیـن د درواغـو ټـول ډولونـه حرام کړي دي او درواغجن انسان ته یې درنده سزا ټاکلې ده. نولازمه ده چې د هر ډول درواغو څخه ځانونه وژغورو، څوک چې درواغ وایي او یا د درواغ ویلو هڅه کـوي الله

جل جلاله يې بد گڼي په درواغ ويلو د بنده خوی گرځي او د الله جـل جلالـه پـه نـزد د درواغجنو په ډله کې شميرل کيږي.

## ۶ـ د درواغو بدې اغيزې

درواغ ويل ډيرې بدې پايلې لري چې ځينې يې په لاندې ډول دي

- درواغ ویل د ټولو بدیو اصلی عامل او د منافقت یوه برخه ده.
  - درواغ ويل د نورو حقوق له منځه وړي.
  - درواغ د انسان شخصیت بی ارزښته کوي.
- درواغ په ټولنه کې بې اعتمادي رامنځ ته کوي او د باور ټغر ټولوي.
  - درواغ د بلې هرې گناه تکيه گاه ده.
  - د درواغو له کبله انسان د جهنم کندې ته لوېږي.



١-لاندې كلمې معنا كړئ:

الْبِرِّ:

مَا يَزَالُ الرَّجُلُ:

يَتَحَرَّى الصِّدْقَ:

يُكْتَبَ:

٢ ـ د حديث ژباړه وواياست.

٣ـ رښتيا ويل څه گټې لري؟

۴ـ دروغ څه بدې پايلې لري؟

## محلورويشتم لوست

## د مجلس آداب

ُعَنْ عبدالله بْنِ عُمَرَ عَنْ النَّبِيِّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: أَنَّهُ نَهَى أَنْ يُقَامَ الرَّجُلُ مِـــنْ مَجْلِــسِهِ وَيَجْلِسَ فِيهِ آخَرُ وَلَكِنْ تَفَسَّحُوا وَتَوَسَّعُوا). [صحيح البخاري]

#### د ځينو عبارتونو معنا

١ ـ أَنْ يُقَامَ الرَّجُلُ مِنْ مَجْلِسِهِ: چي يو څوک د ناستې له ځای څخه پاڅول شي.

٢\_ وَيَجْلِسَ فِيهِ آخَرُ: او بل څوک په هغه ځای کې کښيني.

٣\_ وَلَكِنْ تَفَسَّحُوا: مگر په خپلو منځوكي پراخي راولئ.

۴\_ وَتَوَسَّعُوا: او د ځای پراخی راولئ.

#### د حدیث ژباړه

له حضرت عبد الله بن عمر رضي الله تعالى عنهما څخه روايت دى، پيغمبر صلى الله عليه وسلم له دې څخه منعه كړې ده چې يو څوك له خپل ځاى څخه پاڅول شي او بيا پر ځاى يې بـل څـو ك كښيني، بلكـې پـه خپلـو منځوكې فاصـله راولـئ او خپـل مجلسونه يراخه كړئ.

#### د حدیث حکمت

د اسلام مقدس دین د ژوند هر اړخیز نظام وړاندې کړی. ستر او واړه ټول موضوعات یې پوښلي، آن د مجلس د آدابو وړه برخه یې هم پټه پریښې نه ده، بلکې د هغې لپاره یې هم لارښوونې بیان کړې، په اسلام کې ټولو انسانانو ته د احترام په نظر کتل کېږي، ټول مساوي حقوق لري، هر راز توپیرونه ردوي، یوازې تقوی د توپیر او لوړتیا معیار دی. له دې کبله امر شوی چې څوک له خپل ځای څخه او چت نه کړای شي او ناست خلک یا حلقه سره پراخه کړي او یا سره نژدې شي او نویو راغلو خلکو ته ځای ورکړي، څو ټول مسلمانان په مجالسو کې با وقاره وساتل شي. هیڅوک د کمی احساس ونه کړي او له دې سره سره څوک د مجلس له گټو څخه هم بې برخې نه شي او په مجلس کې ځای ورکړ شي.

## فعاليت

زده کوونکي دې دښوونکي په مرسته د مجلس نور آداب ووايي.

#### د حدیث شریف گټی

#### ۱\_ د مجالسو ډولونه

انسان دې ته اړ دی چې له نورو سره ناسته ولاړه ولري، پـه مجالـسو کـې برخـه واخلـي. مجالس به له لاندې ډولونو څخه خالي نه وي

اـ نیک مجلسونه: لکه د پوهانو او علماوو سره ناسته، د علم د زده کړې حلقې او د وعظ او نصیحت مجلسونه چې د انسان په ژوند کې خورا ارزښت لـري بایـد داسـې مجلسونه غنیمت وگڼل شي او پکې ونډه واخیستل شي.

ب ـ بد مجلسونه: دا هغه مجلسونه دي چې په کې ناکاره خلک راټول شوي وي يا په کې غيبت کېږي يا په کې درواغ ويل کېږي او يا نور د فساد تصميمونه په کې نيول کېږي له داسې مجلسونو څخه ډډه کول لازم او که څوک پکې ناست وي بايد ورڅخه پاڅېږي.

ج ـ مباح مجلسونه: دا هغه مجلسونه دي چې د پورتنېو منکراتو څخه خالي وي، خو کوم دنيوي يا اخروي خير هم په کې نه تر سترگو کېږي په دغه ډول مجالسو کې اشتراک کول کوم باک نه لري، خو غوره دا ده چې پکې گلړون ونه شي، ځکه چې وخت په کې ضايع کېږي.

## ۲ـ په مجلس کې ناست کس له خپل ځای څخه پاڅول ناروا کار دی

که څوک مجلس ته داخل شي، ده ته دا جایز نه دي چې بـل څـوک پـاڅوي او دی د هغه پر ځای کښیني، ځکه دا د متکبرینو عادت دی، او اسلام منعه کړی دی. له بـل پلـوه په دې کړنه کې د نورو سپکاوی او پرحقوقو یې تیـری کـول دي. د اسـلام سـتر پیغمبـر صلی الله علیه وسلم فرمایلي دي: "مَنْ أَحَبَّ أَنْ یَتَمَثّلَ لَهُ الرِّجَالُ بَیْنَ یَدَیْهِ قِیَامًا فَلْیَتَبَوّاً مَقْعَـدَهُ مِنَ النّار". (۱)

۱ – سنن ترمذی.

**ژباړه**: څوک چې دا خوښوي چې خلک يې په مخ کې ولاړ وي، نـو دی دې پـه جهـنم کې د ځان لپاره ځای تيار کړي.

#### ۳ـ د مجلس پراخول

كه څوك له بهر څخه مجلس ته ورداخل شي او په مجلس كې دده د كيناستو ځاى نه وي، نو مجلس كې پراخي راولي او ده ته دكښيناستو ځاى وي، نو مجلس كې پراخي راولي او ده ته دكښيناستو ځاى وركړي. الله جل جلاله فرمايي: ﴿يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا إِذَا قِيلَ لَكُمْ تَفَسَّحُوا فِي الله عَلَى الله لَكُمْ ... ﴾ [المجادلة: ١١]

**ژباړه**: ای مؤمنانو کله تاسې ته وویل شي چې پراخه کړئ مجلسونه، نو بیا پراخي په کې راولئ. الله جل جلاله به پرتاسې پراخي راولي.

#### ۴\_ مجلس ته د سلام په اچولو سره داخليدل

مجلس نور آداب هم لري او په مختلفو احادیثو کي ذکر شوي دي چې د هغې له جملې څخه مجلس ته د داخلیدو پر وخت د سلام اچول دي. پیغمبر صلی الله علیه وسلم فرمایلی دي: «إِذَا انْتَهَی أَحَدُکُمْ إِلَی الْمَجْلِسِ فَلْیُسَلِّمْ»(۱)

**ژباړه**: کله چې له تاسې څخه څوک مجلس ته داخلېږي بايد سلام واچوي.

## ۵ـ د مجلس په آخر کې کيناستل

که څوک مجلس ته راشي نو باید هلته کښېني چیرې چې د ناستو خلکو پـای وي او د مجلس منځ او یا سرته د تیریدو کوښښ دې ونه کړي. حضرت جابر بن سمرة (رضي الله تعالى عنه) فرمایي: «کُنّا إِذَا أَتَیْنَا النّبِيَّ ﷺ جَلَسَ أَحَدُنَا حَیْثُ یَنْتَهِی».(۲)

**ژباړه**: کله به چې موږ د پیغمبر صلی الله علیه وسلم مجلس ته راغلو، نو زموږ هریو به هلته کیناسته چیرې به چې د مجلس آخري برخه وه.

## ۶ـ د دوو خبرو اترو کوونکو تر منځ کیناستل نه دي په کار

۱ - سنن أبى داود.

۲ - سنن أبي داود.

غو څه نه شي. ځکه دا کار د نفرت او کرکې لامل گرځي. پيغمبر (صلى الله عليه وسلم) فرمايلي دي: «لاَ يَحِلُّ لِرَجُلِ أَنْ يُفَرِّقَ بَيْنَ اثْنَيْنِ إِلاَّ بِإِذْنهماً».(١)

**ژباړه**: چا ته دا جایز نه ده چې د دوو کسانو تر منځ بیلتون راولي، مگـر دا چـې د هغـوی په اجازه وي.

۷ـ که څوک د کوم حاجت له مخې له خپله ځایه پاڅېېږي د بیا راتلو په صورت کې په خپل ځا ی کې د کیناستو حق لري

پيغمبرﷺ فرمايلي دي: «مَنْ قَامَ مِنْ مَجْلِسِهِ ثُمَّ رَجَعَ إِلَيْهِ فَهُو َ أَحَقُّ بِهِ».<sup>(۲)</sup>

**ژباړه:** څوک چې له خپل ځای څخه پاڅیده او بیا خپل ځا ی ته راغی، نو هغه پـه خپـل ځای د ناستې د لومړیتوب حق لري.



١ ـ لاندي عبارتونه معنا كړئ:

أَ أُنْ يُقَامَ الرَّجُلُ مِنْ مَجْلِسهِ

ب ــ وَيَجْلِسَ فِيهِ آخَرُ

ج \_ وَلَكِنْ تَفَسَّحُوا:

۲ـ د حدیث مفهوم په یادو زده کړئ.

٣ـ د مجلس هغه آداب وواياست چې د حديث الفاظ پرې دلالت کوي.

۱ - سنن ترمذی.

<sup>&#</sup>x27; - صحيح مسلم.



#### پنځه ویشتم لوست

## د فقهې د اصولو پېژندنه

منل شوي علمي مېتودونه غوښتنه کوي مخکې له دې چې د يو علـم جزئيـات زده کـړو؛ په کار ده چې د هغه موضوع، موخه او له نورو علومو سره يې تړاو وپېژنو؛ په دې لوست کې تاسې ته همدا مطالب په تفصيل سره وړاندې کوو.

#### د فقهي د اصولو پېژندنه

د «فقه د اصولو» پېژندنه په دوه ډوله سره وړاندې کیږي، « د فقهې اصول» د دوو کلمو څخه د مرکب لفظ په توگه او « د فقهی اصول» د ځانگړې علم د نوم په توگه

## « د فقهي اصول» د دووکلمو څخه د مرکب لفظ په توگه

د فقهې اصول له دوو کلمو څخه جوړ شوى ترکيب دى يو يې " فقه" او بل يې "اصول" دى.

(اصول) د عربي ژبې له مخې د اصل جمع دی چې بنسټ او بنیاد ته وایي.

(فقه) په لغت کې د پوهې او ځیرکتیا په معنا ده او په اصطلاح کې په شرعي احکامو باندې داسې پوهې ته ویل کېږي چې له دلایلو څخه راوتلې وي، لکه چې یو څوک وپوهېږي چې د لمانځه لپاره اودس شرط دی، ځکه چې الله تعالٰی فرمایلي: ﴿یَا أَیُّهَا الَّذِینَ آمَنُوا إِذَا قُمْتُمْ إِلَی الْمَرَافِقِ وَامْسَحُوا بِرُءُوسِکُمْ وَأَرْجُلَکُمْ إِلَی الْمَرَافِقِ وَامْسَحُوا بِرُءُوسِکُمْ وَأَرْجُلَکُمْ إِلَی الْمَرَافِقِ وَامْسَحُوا بِرُءُوسِکُمْ وَأَرْجُلَکُمْ اِلَی الْکَعْبَیْنِ الله الله الله الله الله و یو اندام په مسح امر الْکَعْبَیْنِ الله الله و د یو اندام په مسح امر شوی او امر د فرض توب غوښتنه کوي، نو اودس د لمانځه لپاره فرض او شرط دی.

داسې پوهه فقه ده، خو که يو څوک يوازې د خپل کلي له امام څخه واوري چې اودس فرض دی او بې اودسه لمونځ نه کېږي، نور يې په دليل پوه نه شي داسې پوهې ته فقه نه ويل کېږي.

له علم څخه په دې ځای کې مراد راجح باور دی چې ظن او یقین دواړو ته ورشاملېږي. شرعي احکام: د مکلفینو د شرعي افعالو صفتونو ته شرعي احکام ویل کېږي، لکه فرض، واجب، مستحب، مباح، مکروه او حرام.

لکه چې ویل کېږي: رښتیا په وینا کې واجب او دروغ حرام دي.

## د فقهې د اصولو پېژندنه دځانگړي علم په توگه

له هغه علم څخه عبارت دی چې په اجمالي توگه د فقهې دلایل، له هغو څخه د استفادې لارې چارې او د مجتهد صفات څرگندوي<sup>(۱)</sup>.

کله چې موږ دې تعریف ته ښه ځیر شو درې لویې معناوې پکې پرتې دي.

۱- د فقهې اصول په اجمالي توگه د فقهې دلائل (قرآن، سنت، اجماع او قياس) بيانوي،په تفصيلي توگه له هر آيت، حديث ... څخه بحث نه کوي.

'Y\_د فقهې د اصولو علم له همدې دلايلو څخه د شرعي احکامو د راوېستلو څرنگوالی راښيي، هغه قواعد بيانوي چې په زده کړه يې، له دلايلو څخه د احکامو استنباط آسانه کېږي.

٣ـ د فقهې د اصولو علم د مجتهد صفات او وړتياوې بيانوي.

## د فقهي د اصولو موضوع

د فقهې د اصولو موضوع شرعي دلايل، اصولي قواعد او شرعي احكام دي.

شرعی دلائل په دوه ډوله دي

١\_ متفق عليها دلايل چې هغه قرآن، سنت، اجماع او قياس دي.

٢\_ اختلافي دلايل چې ډېر ډولونه لري. مهم يې په لاندې ډول دي:

- استحسان
- د صحابي مذهب
  - مرسله مصالح
    - استصحاب
    - عرف(دود)

د فقهې د اصولو عالمان له دې دلايلو څخه په اجمالی توگه بحث کوي، د هغوی پېژندنه کوي، حجيت، د طلب ډولونه او ورڅخه د استنباط لارې چارې اصول بيانوی او د دوی په خپل مينځ کې مراتب او د تعارض په صورت کې د ځينو په نورو د ترجيح قواعد څيړي.

<sup>(</sup>١) المنهاج: للبيضاوي

#### د فقهي د اصولو د علم د لوستلو موخه

د دې علم د زده کړې موخه له شرعی مصادرو (قرآن، سنت، اجماع او قیاس) څخه د احکامو د راوېستلو لارې چارې پېژندل دي، په داسې بڼه چې شرعي احکام د علمي اصولو او ضوابطو پر اساس راوایستل شی، د بشري هوا هوس او مزاجونو څخه اغیزمن نه شي، ځکه هر شرعي حکم قرآن، سنتو، اجماع او قیاس ته تکیه کوي، یا به په صراحت په هغو کې راغلی وي او یا به ورڅخه استنباط شوی وي. دا استنباط هر څوک سر ته نشي رسولای او نه په دې هکله د هر چا سلیقوي تفسیر او پوهه اعتبار لري، بلکې د شرعی احکامو استنباط ځانگړي اصول لري چې په همدې علم کې بیان شوي.

همدا ډول د دې علم په زده کړه شخص کولای شي چې د فقهاوو د مذاهبو له دلایلو څخه خبر شي، د هغوی د استدلال لیارې وپېژني، او د مختلفو مذاهبو په لاملونو باندې ځان پوه کړي چې ولي یې داسې نظریات وړاندې کړي.

همدارنگه د احکامو بدلون د حالاتو او وخت په بدلون باندې د دې علم په وسیله پېژندل کېږي، همدا علم دی چې فقهي او قانوني ستونزو ته د حل مناسبې لارې راپیدا کوي او نویو پېښیدونکو مسایلو ته (هغه چې پخوا نه دي پېښې شوي) احکام راوباسي.

د دې علم په واسطه شخص د قرآن او سنتو په پوهه کې تثبت او پوخوالی تر لاسه کوی.

#### د فقهي د اصولو تړاو د فقهي له علم سره

د فقهې په علم کې مسلمان خپل مکلفیتونه او مسؤلیتونه د خپل پروردگار، ټولنې او چاپېریال په وړاندې پېژني، چې څه شی د ده لپاره دی او څه پرې لازم دي، په دې توگه د اصولو د علم تړاو د فقهې له علم سره داسې دی لکه د ونې د بېخ تړاو له ښاخونو سره یا د بنسټ (تهداب) تړاو له ودانۍ سره. د فقهې اصول په شرعي دلائلو باندې د پوهې لپاره اساسي ضوابط او قواعد بیانوي، شخص ته د فقهي احکامو د استنباط لار پرانیزي او د دې وړ یې گرځوي چې د وضع شویو قواعدو په رڼا کې د شرعي دلائلو څخه احکام راوکاږي.

کله چې موږ غواړو د لمانځه حکم له دلیل څخه وپېژنو، د څو مقدمو پېژندلو ته اړتیا لرو: ۱ـ د شرعی احکامو پېژندل.

۲ـ د شرعی دلایلو (قرآن، سنت، اجماع او قیاس) اجمالی پېژندنه.

۳ـ له دې دلايلو څخه د حکم د راويستلو لارو چارو پېژندنه.

٤ـ د دې پېژندنه چې د يو څه غوښتل د امر په صيغې (وکړه) سره ترسره کېږي.

٥ـ مطلق امر چې د اباحت نښه پکې نه وي، د وجوب لپاره دی.

دا ټولي مقدمي د فقهي د اصولو د علم موضوعات دي.

له دې مقدمو وروسته قرآن ته ورگرځو، په قرآن کريم کې د لمانځه موضوع لټوو، د پلټنې وروسته دا آيت پيدا کوو چې الله تعالى فرمايلي: «اقيموا الصلاة» يعنې لمونځونه سم اداء کړئ دا هغه مطلق امر دى چې له موږ نه د لمانځه کولو غوښتنه کوي او مونږ په دې پوهېږو چې لمونځ فرض دى. دا وروستۍ پوهه فقه ده، نو ويلاى شو چې د فقهې اصول د فقهې د علم اساس دى او هغه فورمولونه دي چې په واسطه يې له قرآن، سنتو، اجماع او قياس څخه فقه راويستلاى شو.

#### فعاليت:

بيا همغه ذكر شوى محسوس مثال ته رجوع وكړئ.

د اصول فقه علم = د درزي توب پوهه.

او د نجارۍ سره هم اصول فقه پرتله کړئ.



۱ـ د فقهې آصول له دوو کلمو څخه د مرکب لفظ او د ځانگړي علـم د نـوم پـه توگـه راوپېژنئ.

۲ـ د فقهې د اصولو د علم موضوع څه شی ده؟ د څلورو اتفاقي او ځینو اختلافي دلایلو نومونه واخلئ.

٣ـ د اصولو د علم له لوستلو څخه موخه څه ده؟

۴ـ د فقهې د اصولو د علم اړيکې د فقهې له علم سره د مثال په ترڅ کې بيان کړئ.

#### شپږ ويشتم لوست

# د فقهې د اصولو د علم پيدايښت او پراختيا

په تېر لوست کې مو د اصول فقه تعریف ، موضوع، موخه او له فقهې سره د دې علم اړیکه وپېژنده، په دې لوست کې موږ د دې علم له پیدایښت او پراختیا څخه بحث کوو او دې علم ته زموږ اړتیا لولو. له هر څه مخکې اړینه ده چې د اسلام د لومړي پړاو د مسلمانانو وضعیت د دیني مکلفیتونو د پېژندلو په هکله معلومات ترلاسه کړو او په دې ځان پوه کړو چې دوی د قرآن او سنتو په معنی او غوښتنو څنگه پوهیدل؟ او اجماع او قیاس په څه ډول مینځ ته راغلل؟ له قرآن کریم او سنتو څخه د صحابه کرامو فهم

د شرعي احکامو لومړی مصدر قرآن کریم دی. مسلمانان د قرآن کریم په واسطه د خپلې عقیدې او شرعي مکلفیتونو ستره برخه پېژني، چې د څه لپاره پیدا شـوی او څـه بایـد وکړي. رسول اکرم ه قرآن کریم په خپلو اقوالو، افعالو او تقریراتو سره تفسیر کړی.

قرآن کریم د عربو په ژبه نازل شوی، نو هغه چا چې د قرآن کریم د نزول په زمانـه کې ژوند کاوه، د قرآن کریم په مفهوم پوهېـدل، همـدا راز د نبـي کـریم په په خبـرو داسـې پوهېدل، لکه څنگه چې موږ او تاسو د خپلو ملگرو په خبرو پوهېـږو، پرته لـه دې چې د ژبې او اصولو قواعد په کتابونو کې ورته وگورو.

کله چې له موږ څخه ښوونکی يا پلار د کوم کار د کولو يا نه کولو غوښتنه وکړي، د دوی د غوښتنې په ډول پوهېږو چې ايا ټينگه غوښتنه کوي او که سطحي، ايا په نه کولو يا کولو يې راته جزا راکوي او که نه؟ دا پرته له دې تشخيصه چې د دې غوښتنې ډول وپېژنو چې واجب ده که مستحب، مکروه ده که حرام. د لومړني نسل مسلمانان هم همدا راز وو. دوی د قرآن کريم په معنا پوهېدل د رسول الله د خبرو څخه يې مطلب اخيسته پرته له دې چې د ژبې او اصولو په قواعدو پوه شي.

کله به چې کومه پېښه رامنځ ته کېده رسول الله ﷺ د دوی په منځ کې موجود وو. د الله په حکم يې ورته حکم کاوه، دوی به د حکم د ټينگار درجه له وينا او د موجودو نښو نښانو څخه پېژندله. په ځينو چارو به يې امر ورته کاوه، له ځينو څخه به يې منع کول، د ځينو چارو لور ته به يې ترغيبول. داسې ډېر لږ پېښېدل چې د کړو وړو په شرعي صفاتو باندې تصريح وشي او وويل شي چې دا څيزونه فرض، سنت، مباح، مکروه يا حرام دي.

#### د اسلامي قلمرو له پراختیا څخه وروسته د احکامو استنباط

څه موده وروسته، کله چې د مسلمانانو د فتوحاتو لمن وغځېده او ډېر عجمي ملکونه په اسلامي قلمرو کې راغلل، دوی په عربي ژبه نه پوهېدل، نو دې ته اړتيا پيدا شوه څو د عربي ژبې د زده کړې لپاره هغه قواعد کېږدي، چې د عقل او دود څخه اخيستل شوي وو، ترڅو خلک د خدای او رسول په مراد پوه شي. په همدې وخت کې د فقهې د اصولو علم و ټوکېده.

#### د اجماع پيدايښت

کله چې رسول الله پښر حلت وکړ، د ده امت په ځینو مسائلو اجماع وکړه. د رسول الله پښد و ینا مطابق: د ده امت په خطا نه سره یو ځای کېږي. په دې مهال اجماع د شرعې د مصادرو د دریم مصدر په توگه رامنځ ته شوه.

#### په قياس کې پراخوالي

کله چې د اسلامي قلمرو دایره پراخه شوه، داسې نوي مسایل پیدا شول چې د رسول الله ی په زمانه کې نه وو پېښ شوي. په قرآن او سنتو کې یې په صریح ډول حکم نه موندل کېده، نو د امت فقهاوو له قرآن، سنت او اجماع څخه د احکامو په راویستلو کې اجتهاد و کړ. په داسې تو گه چې نوي مسایل یې په منل شویو ثابتو مسایلو قیاس کړل او په دې تو گه د قیاس په نوم د شرعي احکامو څلورم مصدر رامنځ ته شو.

#### د اصولو د علم پیدایښت

له قرآن او سنتو څخه په استنباط د اجماع په حقیقت او د قیاس په څرنگوالي کې د صحابه وو له پېړۍ څخه اختلاف راشروع او د وخت په تېریدو او د نویو مسایلو په زیاتېدو دې اختلاف علمي بڼه غوره کړه. د هجرت په دویمه پېړۍ کې علماوو د احکامو د استنباط اصول وضع کړل او د فقهي د اصولو نوم یې ورباندې کېښود.

#### د فقهي اصولو علم ته اړتيا

کېدای شي څوک ووايي د اصولو علم ته د دې لپاره اړتيا نشته چې د اجتهاد دروازه تړلې ده او د فقهې اصول په اجتهاد کې کارول کېږي، خو څيړونکي عالمان وايي: د اجتهاد دروازه به د قيامت تر ورځې پورې د څه شرايطو لاندې خلاصه وي. اجتهاد د اصولو علم ته اړتيا لري نو د امت د ځينو علماوو لپاره د دې علم زده کړه لازمي ده، تر څو خلکو ته د هغوی مکلفيتونه په گوته شي.

کله چې علماوو د اجتهاد د دروازې د بندېدو فتوا ورکړې، په شرعي مسايلو کې يې د ځينو جاهلانو جرأت ته کتلي. پرته لـه دې چې هغوی د اجتهـاد ځانگړتيـاوې ولـري، د اجتهاد دعواوې به يې کولي.

هغه څوک چې د اجتهاد مرتبې ته نه وي رسېدلی، د هغوی لپاره هم د دې علم پېژندل گټور دي، ځکه د امامانو د اقوالو ماخذونه او د دوی د مذهبونو بنسټونه پېژني، د اصولو دعلم په زده کړه د هغوی د اقوالو تر مینځ پرتله او د دوی په منهجونو او لارو نوي مسایل تخریج کولای شي.

په دې توگه ویلای شو له دې علم څخه د اسلامي شریعت په هکله په دریو عمده برخو کې گټه اخیستل کېدای شي.

۱- هغه احکام چې د وخت او ځای په بدلون بدلېږي، که څه هم د پخوانيو فقهاوو نظريات پکې موجود وي، خو د وخت په تېرېدو نويو احکامو ته هم اړتيا ليدل کيږي.
 ۲- هغه نوي مسايل چې پخوا مطرح نه وو، لکه بانکونه، د شرکتونو ځينې ډولونه، ځينې طبي پوښتنې او نور، داسې مسايل هم نويو احکامو ته اړتيا لري.

۳ـ د مخکینیو فقهاوو د نظریاتو ترمنځ پرتله او په هغو کې حق ته نژدې نظر پیدا کول هم د فقهې د اصولو په علم ترسره کېږي.

## د وضعي قوانينو پوهان هم د اصولو علم ته اړتيا لري

لکه څنگه چې د شرعي احکامو پوهان د اصولو علم ته اړتيا لري همدا ډول د وضعي قوانينو پوهان هم د اصولو علم ته اړتيا لري. هغه اصول او قواعد چې په دې علم کې لوستل کېږي، لکه قياس او د هغه اصول، د نصوصو د تفسير قواعد، په معانيوو بانـدې د الفاظو د د لالت لارې چارې او د مختلفو د لايلو ترمينځ د تعارض په صورت کې د هغوی تر مينځ ترجيح دا ټول د وضعي قوانينو د پوهانو په کارېږي. تر څو چې ورباندې پوه نه شي په خپل مسلک کې بريالي کيدای نه شي.

له همدې امله د شرعیاتو او حقوقو په پوهنځیو کې د اصول فقهې مضمون لوستل کېږي. که قاضي، وکیل او یا د قانون استاد اصول فقه ولولي، په خپله دنده کې به برلاسي وي.

#### فعاليت

آيا داسې پېښه مو ياديږي چې كومه منازعه، جنجال د دوو معامله دارانو تر مينځ د عقد د الفاظو له تفسير څخه راټوكېدلې وي؟

که نه دریادیږي، نو کوښښ وکړئ چې په خپل خیال کې داسې یو جنجال راجوړ کړئ، بیا یې په خپله کتابچه کې ولیکئ او نورو ته یې واوروئ. له لاندې مثال څخه گټه واخلئ. مثال: اشرف کریم ته وویل: زه دا موټر په سل زره افغانۍ درباندې پلورم، کریم وویل: زه یې قبلووم، کله چې کریم د هغه د تسلیمولو غوښتنه وکړه، اشرف وویل: زما مقصد په راتلونکي وخت کې وعده کول وو، ځکه مې د مضارع لفظ کارولی. زه عقد پوره نه گڼم، په راتلونکې کې مې که زړه شو موټر به درباندې وپلورم او که نه، نه یې درباندې پلورم.

## د اصول فقه د علم د پراختیا مرحلې

د فقهې د اصولو علم د خپلې پراختيا په جريان کې له مختلفو مرحلو څخه تير شوی، چې په لاندې توگه بيانيږي:

## اصول فقه د اسلام په لومړي دور کې

کله چې موږ د رسول الله الله ژوند مطالعه کوو، داسې څه پکې پیدا کېږي چې هغه د صحابه کرامو رضوان الله علیهم اجمعین اجتهاد تایید کړی. په یو حدیث شریف کې راځي چې کله رسول الله معاذ بن جبل یمن ته استاوه، ورته یې وفرمایل: کله چې له کومې قضایي پېښې سره مخامخ شې څه به کوې؟ معاذ ورته وویل: زما پرېکړه به په قرآن کریم وي، پېغمبر ورته وفرمایل: که پر قرآن کریم کې ونه موندل شي. ویې ویل: د رسول الله په سنتو به فیصله کووم، بیا یې ورته وفرمایل: که په سنتو کې دې ونه موندله، ځواب یې ورکړ: بیا به اجتهاد کووم او کمی به پکې نه کووم، معاذ رضی الله تعالی عنه ویلی: رسول الله زما سینه و ټپوله او بیا یې وفرمایل:

 $^{\circ}$  لله يې خوښوي $^{(1)}$  لله يې خوښوي $^{(1)}$ 

۱ دا حدیث د خلکو په ژبو مشهور دی، امام ابن القیم په خپل کتاب (اعلام الموقعین ) تحقیق پکې کړی او د شهرت له کبله او همدار راز د خلکو د منلو له امله ېې اعتباري گڼلی او ویلی ېې دي: په ځینو طرقو کې ېې سند متصل دی. (إعلام الموقعین جـ ۱ ص ۲۰۲).

د مسلمانانو دویم خلیفه عمر ابو موسی الاشعري ته یو لیک استولی چې په هغې کې د خلکو ترمنځ د پرېکړې بنیادونه ذکر شوي، چې د تل لپاره د قضاء د اصولو لپاره اساسي مرجع ده. په دې کې لیکي: په هغو مسایلو کې چې ورکې زړه نازړه شې او په قرآن او سنتو کې نه وي، ځان ښه ورباندې پوهوه هغو ته ورته مثالونه پېژنه، بیا چارې یو پر بل قیاس کوه، چې الله ته خوښه او حق ته نژدې درته ښکاره شی هغه پلی کوه.

دا دواړه اثره په ښکاره د اجتهاد قواعد بيانوي او تائيد يې کوي، حــال دا چــې اجتهـاد د اصول فقه مغز دی او دا علم په اجتهاد راڅرخېــږي.

#### د فقهی د اصولو علم د تابعینو په زمانه کی

دې دور کې د پېښو او واقعاتو د ډېروالي له امله اجتهاد هم ډېر شو، داسې خلک پيدا شول چې يوازې په علم او فتوا بوخت وو. لکه سعيد ابن المسيب، ابراهيم النخعی، عطاء بن ابي رباح او داسې نور رحمهم الله تعالی، دوی ټولو په يوه مسأله کې د ښکاره نص د نه موجوديت په صورت کې ځانگړې لارې چارې درلودلې، له قياس، مصالحو او داسې نورو وسايلو څخه يې کار اخيست.

#### د فقهي د اصولو علم د مجتهدينو امامانو په زمانه کې

د دويمې پېړۍ له پيل څخه وروسته د اجتهاد ميتودونه، په ښكاره بڼه يو تر بله گوښي شول، د هر امام د استنباط قواعد د هغه په ذهن كې واضح وو چې د هغو په رڼا كې به يې اجتهاد كاوه، لكه امام ابوحنيفه رحمه الله (۸۰ هـ ۱۵۰ هـ) چې په اجتهاد كې به يې لومړى په قرآن، بيا په سنتو تكيه كوله. كه حكم به يې په هغو كې ونه موند، د صحابه وو فتاواوو ته به يې رجوع كوله، د هغوى تر مينځ اتفاقى مسايلو څخه نه تېرېده او كه د دوى ترمينځ به اختلاف وو، نو په هغو كې به يې يو نظر غوره كاوه. د دوى له ويناوو پر ته يې د تا بعينو په نظريو ځان پابند نه گاڼه. ځكه هغه يې هم د ځان په څېر بلل.كه د كوم يوو نظر به يې خوښ شو، نو هغه به يې اخيسته او كه نه، د قرآن او سنتو په رڼا كې به يې په خپل نظر عمل كاوه.

همدا راز امام مالک رحمه الله تعالى (٩٣ \_ ١٧٩هـ) د شرعي احکامو په استنباط کې خپل اصول او ضوابط درلودل، چې له قرآن او احاديثو څخه يې وروسته د مدينې منورې د خلکو عمل ته اعتبار ورکاوه. د مدينې د خلکو عمل د ده په نظر حجت و او لـه هغې

څخه مخالفت ته یې جواز نه ورکاوه. همدا راز مرسله مصالح هم د نورو علماوو په نسبت د امام مالک رحمه الله تعالى په نزد زیات معتبر گڼل شوی.

په دې توگه په دې پېړۍ کې ډیر فقهاء کرام موجود وو چې په اجتهاد کې یې ځانگړې تگلارې او اصول درلودل او په هغو روان وو، خو د دوی د تگلارو معیارونه په ځانگړي کتاب کې نه وو راټول شوي.

دا لړۍ همداشان روانه وه چې بيا امام شافعي رحمه الله تعالى (١٥٠ \_ ٢٠٤هـ) راغى. ده د فقهې په اصولو کې لومړى کتاب د (الرسالة) په نوم وليکه. په دې کتاب کې د دې علم اړونده دقيقې قضيې په ښه توگه بيان شوي چې د اصولو د علم تر ټولو پخوانى کتاب شمېرل کېږي او پر نورو اصولي موضوعاتو سربېره اوامر، نواهي، بيان، خبر، نسخه او د قياس د منصوصي علت حکم پکې څېړل شوى.

#### فعاليت:

يو زده کوونکی دې د امام ابوحنيفه، بل دې د امـام مالـک او دريــم دې د امـام شــافعي رحمه الله تعالى په هکله لنډ معلومات ورکړي.

# ي پوښتنې

ا ـ صحابه په قرآن او سنتو څنگه پوهېدل؟ آيـا د فقهـې د اصـولو د علـم پـه واسـطه يـې احکام ورڅخه راويستل او که په خپل ذوق او سليقه؟

۲ـ د اسلامي قلمرو له پراخېدو وروسته د احکامو په استنباط کې څه بدلون راغی؟

٣ـ اجماع څه مهال رامنځته ته شوه؟ او قياس څنگه پراخه شو؟

۴ـ د اصولو علم څنگه راپيدا شو؟

۵ـ د اصولو علم ته په کومو برخو کې اړتيا ده او څه گټه لري؟

۶- داسي يو حديث وواياست چې د اجتهاد په اصولو او روا والي دلالت کوي.

٧- د عمرﷺ د هغه ليک لنډيز وليکئ چې ابو موسٰي الاشعري ته يې استولي وو.

٨- د مجتهدينو امامانو د اجتهاد د اصولو په هکله خپل لنډ معلومات وليکئ.

۹- د فقهي د اصولو لومړني کتاب څه نومېږي، چا ليکلي او څه شي پکې څېړل شوي؟

<sup>(</sup>١)مقدمة ابن خلدون ص٤٥٥.

#### اوويشتم لوست

## د فقهې د اصولو مدارس

د فقهې د اصولو له مدارسو څخه هغه میتودونه او تگلارې مراد دي چې زمـوږ د اصـولو علماوو کارولي او زموږ د اصولو کتابونه ورباندې مشتمل دي. دا تگلارې درېو ډولـو تـه وېشلای شو:

۱- د فقهاوو مدرسه.

۲- د أصوليانو مدرسه.

۳- د پورتنیو دواړو تگلارو یوځای کوونکی مدرسه.

#### لومړى: د فقهاوو مدرسه

ددې مدرسې پيروانو د فقهې فرعي مسايل راټول کړل، يو بل ته ورته مسألو ته يې گڼه أصول جوړ کړل. داسې يې وپتېله چې دا اصول د مجتهدينو امامانو په ذهن کې وو او د هغو پر بنسټ يې دا فرعي احکام استنباط کړي. نو په دې مدرسه کې فقهي فروع له اصولو څخه مخکې منځ ته راغلي. بيا د فروعو د استقراء په نتيجه کې د هغو لپاره اصول استنباط شوى.

دې تگلارې ته حنفي فقهاوو ډېر خدمتونه کړي، چې اوس يې د حنفي تگلارې پـه نــوم شهرت موندلي.

ددې تگلارې تعقيبوونكي ځينې مشهور كتابونه دادي:

١- أصول الجصاص، د امام ابوبكر احمد بن علي رازي جصاص ( متوفى: ٣٧٠ هـ ) ليكنه.

٢- كنز الوصول الى معرفة الأصول، د امام فخرالاسلام علي بن محمد بزدوي (متوفى: ۴۸۲ هـ) لبكنه.

٣- أصول السرخسي، د امام ابوبكر محمد بن احمد بن سهل سرخسي (متوفى: ۴۸۳ هـ) ليكنه.

#### دويم: د اصوليانو مدرسه

دې مدرسې ـ چې د متکلمينو مدرسه هم ورته وايي ـ د فقهې له فروعاتو پرته يوازې د اصولي قاعدو پياوړتيا ته پام اړولی. که څه هـم ددې مدرسې زياتره پيروان د شافعي مذهب علما دي، خو په دې مدرسه کې د مذهبي تړاو اغېز ډېر کم ليدل کيږي. څرنگه چې د فقهې فرعي مسايل د اصولي قاعدو پر بنسټ راويستل کيږي، نو غوره دا ده چې دا قاعدې خپلواکه او مستقلې وي.

ددې مدرسې ځينې مشهور کتابونه په لاندې ډول دي:

١- اللَّمَع، د امام ابواسحاق شيرازي (متوفى: ٤٧٤هـ) ليكنه.

٢- الْمُسْتَصْفَى مِنْ عِلْمِ الأُصُوْلِ، د امام حجة الاسلام ابوحامد محمد غزالي (متوفى: ٥٠٥ هـ ) ليكنه.

٣- الْإحْكَامُ فِيْ أُصُولِ الْأَحْكَامِ، د امام سيف الدين آمدي (متوفى: ٣١ هـ) ليكنه.

۴- الْمَحْصُوْلُ، د امام فَحْرُالدّين رازي (متوفى: ۶۰۶ هـ) ليكنه.

## درېم: د فقهاوو او اصولیانو د تگلارو یوځای کوونکې مدرسه

پدې کې شک نشته چې لومړنۍ دواړه مدرسې يو لړ ښېگڼې او مثبت ټکي لري. هره يوه يې داسې ځانگړتياوې لري چې په بله کې نه لېدل کيږي. پر همدې بنسټ ځينو علماوو د اصولو داسې کتابونه وليکل چې د دواړو مدرسو نظريات يې پکې راټول او يوه تگلاره يې ترې جوړه کړه.

ددې مدرسي مهم کتابونه دادي:

١- بَدِيْعُ النِّظَامِ الْجَامِعُ بَيْنَ كِتَابَىْ الْبَرْدُويِ وَالإِحْكَامِ، د امام مظفرالدين احمد بن علي ساعاتي حنفي (متوفى: ٤٤٩ هـ) ليكنه.

٢- التَّنْقِيْحُ وَشَرْحُهُ التَّوْضِيْحُ، د صدر الشريعة عبدالله بن مسعود حنفي (متوفى: ٧٤٧ هـ ) ليكنه.

٣- شَرْحُ التَّوْضِيْح، د شيخ سعد الدين عمر تفتازاني شافعي (متوفي: ٧٩٢ هـ) ليكنه.

۴- التَّحْرِيْرُ ، د ابن الهمام حنفي (متوفى: ۸۶۱ هـ) ليكنه او التَّقْرِيْرُ شَرْحُ التَّحْرِيْرِ، د ليكوال
 د شاگرد، محمد بن امير الحاج (متوفى: ۸۷۹ هـ) ليكنه.

۵- مُسَلَّمُ النُّبُوْتِ، د محب الله بن عبدالشكور بهاري (متوفى: ١١١٩ هـ) ليكنه.



۱- د فقهې د اصولو مدارس څو دي؟ نومونه يې واخلئ.

۲- د هرې مدرسې ځانگړ تياوې بيان کړئ.

٣- د اصولي مسايلو په څېړنه کې د فقهاوو او متکلمينو ميتودونه پرتله کړئ او هم د متکلمينو ځانگړتياوې بيان کړئ. همدا راز د دواړو ډلو د ځينو کتابونو نومونه هم واخلئ. ٢- ولې ځينو اصوليانو د فقهاوو او متکلمينو د تگلارو د يو کولو په اړه کتابونه وليکل؟ په دې اړه د درې کتابونو نومونه واخلئ.

## 🏚 کورنۍ دنده:

په لُوست کې د يادو شويو کتابونو پرته د اصولو د علم د نورو شپږو کتابونو نومونه وليکئ.

#### اته ويشتم لوست

## د اسلامي شريعت مصادر (مآخذ)

د اسلامي شریعت څلور مصادر دي چې قرآن کریم او سنت نبوي یې اصلي او لـومړني مصادر دي او اجماع او قیاس په دویمه مرحله کې ځای لـري. پـه دې لوسـت کـې بـه د قرآن کریم په اړه معلومات درکړو.

#### قرآن كريم

الله جل جلاله پر خپل پيغمبر قرآن كريم رانازل كړى او په قرآن كې يې د ژوندانه لارې چارې ټاكلي. الله ﷺ په خپل كتاب كې د انسانانو لپاره عقيده، عبادت، د ژوندانه نظام او نور ټول هغه شيان روښانه كړي چې انسانان ورته د دنيا او آخرت په هكله اړتيا لري. كه چيرې انسانان ايمان راوړي، د قرآن كريم پر لارښوونو ځان پوه كړي او ورباندې عمل وكړي نو له شكه پرته به د انسانيت لوړو درجو ته ورسيږي.

## قرآن کریم د شریعت لومړی مصدردی

الله جل جلاله فرمايي: ﴿ وَأَنِ احْكُمْ بَيْنَهُمْ بِمَا أَنْزَلَ اللّهُ وَلَا تَتَبِعْ أَهْوَاءَهُمْ وَاحْذَرْهُمْ أَنْ يَفْتِنُوكَ عَنْ بَعْضِ مَا أَنْزَلَ اللّهُ إِلَيْكَ فَإِنْ تَوَلّوْا فَاعْلَمْ أَنْمَا يُرِيدُ اللّهُ أَنْ يُصِيبَهُمْ بِبَعْضِ ذُنُوبِهِمْ وَإِنَّ كَثِيرًا مِنَ النّاسِ لَهُ سَعْضِ مَا أَنْزَلَ اللّهُ إِلَيْكَ فَإِنْ تَوَلّوْا فَاعْلَمْ أَنْمَا يُرِيدُ اللّهِ حُكُمًا لِقَوْمٍ يُوقِنُونَ وَمَنْ أَحْسَنُ مِنَ اللّهِ حُكُمًا لِقَوْمٍ يُوقِنُونَ وَأَنَّ الله لَهُ الله له نازل كړي قانون سره سم ددې خلكو د چارو فيصله وكړه او د هغو د خواهشاتو پيروي مه كوه. پام كوه چې دا خلك تا په فتنه كې وانه چوي. ديوې ذرې په اندازه هم له هغه هدايت نه وانه وړې چې الله تاته درلېولى دى. كه دوى ورڅخه مخ واړوي نو وپوهېږه چې الله ﷺ ددوى د ځينو گناهونو په مجازات كې په غم كې ددوى د لتاړولو اراده كړې ده او دا حقيقت دى چې دا خلك زياتره فاسقان دي. (كه دوى د خداى له قانون څخه مخ اړوي) نو آيا بيا د جاهليت فيصله غواړي؟ په دي. داسې حال كې كوم خلك چې پر الله ﷺ باور لري د هغو په نزد له الله نه بل غوره فيصله داسې حال كې كوم خلك چې پر الله ﷺ باور لري د هغو په نزد له الله نه بل غوره فيصله كوونكى هيڅ نشته.

قرآن کریم د شریعت د دلایلو بنسټ دی. د شریعت نور دلایل لکه سنت، اجماع او قیاس له قرآن څخه اخیستل شوي او د حجیت ثبوت یې پر قرآن کریم ولاړ دی.

#### قرآنکریم د فقهی احکامو لومړی مصدر دی.

قرآنکریم د بشریت لارښود دی، د انسانیت د اصلاح لپاره زرینې لارښوونې لري ترڅو انسانان له هلاکت څخه وژغوري، دغه لارښوونې هر اړخیزي دي. د عقیدې اصلاح، د اخلاقو اصلاح او همدا راز د عبرت په موخه د پخوانيو امتونوكيسې په قرآنكريم كې راغلي دي. خو د فقهى احكامو آيتونه يې پنځه سوو ته رسيږي چې له هغو څخه فقهي احكام استنباط كيږي.

#### د قرآن کریم تعریف

که څه هم قرآن کریم د زیات شهرت له امله تعریف ته اړتیا نه لري، خو بیا هم اصولیانو د قرآن تعریف ته پام اړولی او په دې هکله یې داسې ویلي: «هـو القـرآن المنـزل علی رسول الله ها المکتوب في المصاحف المنقول عن النبي انقلا متواتراً بلا شبهة» (۱) قرآن کریم پر رسول الله هغه نازل شوی کتاب دی چې په سپارو کې لیکـل شـوی او له کومی شبهی پرته په متواتر ډول له رسول الله څخه نقل شوی.

## د قرآن کريم په اړه بايد په لاندې ټکو وپوهېږو

لومړى: قرآن كريم يوازې همغه كتاب ته ويل كيږي چې پر محمد انازل شوى. په دې بنسټ نورو اسماني كتابونو، لكه تورات او انجيل ته چې پر محمد انه دي نازل شوي، قرآن كريم نشو ويلاى.

دويم: د لفظ او معنا دواړو مجموعې ته قرآن ويل کيږي. په تعريف کې د المکتوب ټکی د (ثابت) په معنا دی. دا ځکه چې په پاڼو کې موږ ته يوازې ټکي ښکاري. نه لفظ اورو او نه معنا وينو، بلکې لفظ او معنا پدې ټکو کې پراته او نغښتي دي. نو ويلای شو چې د قرآن کريم لفظ په حقيقي ډول ثابت دی او معنا يې په تقديري توگه په ټکو کې پرته ده. درېم: قرآن کريم موږ ته په متواتر ډول رارسېدلی، يعنې داسې يوه ټولي تر موږه رارسولی چې په درواغو باندې د هغوی توافق او يووالی ناشونی دی. دا ځکه چې د شمېر پر ډېروالي سربېره هغوی له يوې سيمې او يو قوم څخه هم نه دي. دا تواتر د قرآن کريم د نقلولو په ټولو پړاوونو کې موجود دی. لومړی، وروستی او منځنی پړاو د تواتر له نظره هيڅ توپير سره نه لري او ټول سره يو برابر دي.

پدې بنسټ هغه قراءتونه چې په متواتر ډول ندي رانقل شوي، له قرآن کريم څخه نه شمېرل کيږي، لکه د عبدالله بن مسعود څخه په روايت شوي قراءت کې چې د (فَمَنْ لَمْ يَجِدْ فَصِيَامُ ثَلَاثَةِ أَيَّامِ) [البقرة: ١٩٦، المائدة: ٨٩] په پای کې د (متتابعات) ټکی ورزيات شوی. علما وايي چې پدې قراءت کې د (متتابعات) ټکی د عبدالله بن مسعود له پلوه د (ثلاثة أيام) تفسير دی او د قرآن له الفاظو څخه نه شمېرل کيږي.

<sup>ٔ - (</sup>التعریفات، علی بن محمد بن الجرجانی، دار الکتاب العرب بیروت د چاپ کال: ۱٤٠٥هـ ص: ۲۲۳).

**څلورم:** قرآن کریم د الله تعالی د ژمنې سره سم له زیاتونې او کمونې څخه محفوظ دی. الله ﷺ فرمایي: ﴿إِنَّا نَحْنُ نَزَّلْنَا الذِّكْرَ وَإِنَّا لَهُ لَحَافِظُونَ﴾ [الحجر: ٩] **ژباړه**: موږ پر تا قرآن نازل کړی او موږ پخپله د هغې ساتونكي یو.

په قرآن کريم کې د خلکو له خوا، نه کومه زياتونه او نه کمونه رامنځته شوې او نه څوک ددې توان لري چې په قرآن کريم کې زياتوالی او نقصان راولي. دا ځکه چې الله ﷺ پخپله د قرآن کريم د ساتنې او حفاظت ژمنه کړې.

پنځم: قرآن كريم معجز كتاب دى او هېڅ بشر نشي كولاى چې د قرآن پـه څېر كتاب وليكي. الله ﷺ فرمـايي: ﴿قُلْ لَئِنِ اجْتَمَعَتِ الْإِنْسُ وَالْجِنُّ عَلَى أَنْ يَأْتُوا بِمِثْلِ هَذَا الْقُرْآنِ لَا يَأْتُونَ بِمِثْلِهِ وَلَوْ كَانَ بَعْضُهُمْ لِبَعْض ظَهيرًا﴾ [الإسراء: ٨٨].

**ژباړه**: ووایه (ای محمده) که انسانان او پېریان ټول لاسونه یو کړي او ددغه قرآن غوندې دکوم شي د راوړلو هڅه وکړي، نو رابه یې نشي وړلای، که ټول یو لـه بـل سـره مرسـته وکړی هم.

#### فعاليت

په قرآن کريم کې د بقره سورت درويشتم او د هود سورت ديارلسم آيت ولولئ او د قرآن کريم کې د بقره سورت د دور ته د قرآن کريم او ننگونې په اړه معلومات ورکړئ چې قرآن کريم عربو ته د قرآن کريم په څېر کتاب جوړولو په اړه اعلان کړې وه.

#### د قرآن د اعجاز اړخونه

د قرآن کریم لومړی اعجاز دا وو چې په خپل بلاغت سره یې ټول عـرب حیـران کـړل، ځکه هغوی پخوا هیڅکله دومره له بلاغته ډک کلام نه وو اورېدلی.

سره له دې چې قرآن په يوه نالوستي شخص نازل شوى، خو د ژوند لپاره يې داسې نظام وړاندې کړ چې تل پر بل هر نظام لـوړ او پورته دى. دا نظام پـه هغو اعتقادي اصولو، عملي احکامو او لوړو اخلاقي ارزښتونو مشتمل دى چې بشر ورته ټينگه اړتيا لـري او پـه ټولنه کې امن، پراخي، نېکمرغي او ډاډ رامنځته کـولى شـي. کـه چيـرې قـرآن د الله گلا کلام نه واى او پيغمبر له ځانه جوړ کړى واى، نو هرو مـرو بـه پکـې ټکـر او اخـتلاف موجو د وو.

دا هم د قران کريم اعجاز دی چې عرب يې د پخوانيو امتونو له هغو پېښو خبر کړل چې دوی يې په اړه هيڅ معلومات نه درلودل. الله ﷺ په دې اړه فرمايي: ﴿ تِلْكَ مِنْ أَنْبَاءِ الْغَيْبِ

نُوحِيهَا إِلَيْكَ مَا كُنْتَ تَعْلَمُهَا أَنْتَ وَلَا قَوْمُكَ مِنْ قَبْلِ هَذَا فَاصْبِرْ إِنَّ الْعَاقِبَةَ لِلْمُتَّقِينَ ﴾ [هود: 23]. **ژباړه**: (اى محمده ﷺ) دا غيبي خبرونه دي چې موږ يې تاته وحي كوو. له دې نه مخكې نه ته ورباندې پوهېدلې، نه ستا قوم، نو صبر وكړه، راتلونكې د پرهېزگارانو (په گټه) دى. د قرآن كريم بل اعجاز دا دى چې په راتلونكې كې د پېښېدونكو واقعاتو په اړه يې خلكو ته خبر وركړ. دا پېښې وروسته د قرآن له وينا سره سمې رامنځته شوې. د الله ﷺ دا وينا له همدې جملې څخه ده چې فرمايي: ﴿ الْمُ فَلِبَتِ الرُّومُ ﴿ فِي أَدنى الْأَرْضِ وَهُمْ مِنْ بَعْدِ غَلَبِهِمْ سَيَعْلِبُونَ ﴾ في بضع سِنينَ لِلَّهِ الْأَمْر مِنْ قَبْلُ وَمِنْ بَعْدُ وَيَوْمَئِذٍ يَهْرَحُ الْمُؤْمِنُونَ ﴾ [الروم: ١- ۴].

**ژباړه**: ا- ل- م. روميان مغلوب شوي دي. په نږدې هيواد کې او له خپل دغه مغلوبوالي نه وروسته به هغوی برلاسي شی. په څو کلونو کې دننه، يوازې د الله واک دی مخکې هـم او په وروسته کې هـم او دا به هغه ورځ وي چې خوشحاله به شي مسلمانان.

همدا راز قرآن كريم ځينو داسې علمي حقايقو ته اشاره كړې چې ساينس اوس ثابت كړل، الله ﷺ فرمايي: ﴿أُولِمْ يَوَ الَّذِينَ كَفَرُوا أَنَّ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضَ كَانَتَا رَثْقًا فَفَتَقْنَاهُمَا وَجَعَلْنَا مِسنَ الْمَاءِ كُلَّ شَيْء حَيٍّ أَفَلَا يُؤْمِنُونَ﴾ [الأنبياء: ٣٠].

**ژباړه**: آیا هغه کسان چې کافران دي، غور نه کوي چې دغه ټول اسمانونه او ځمکه یو له بل سره نښتي وو، بیا موږ دوی دواړه بیل کړل او له اوبو نه مو هر ژوندی شی پیـدا کړ. آیا هغوی (زموږ دغه خلاقیت) نه مني؟

## فعاليت

لاندې آيتونه په قرآن کريم کې پيدا او پر معنا يې ځانونه پوه کړئ:

- ـ ﴿ وَالسَّمَاءَ بَنَيْنَاهَا بِأَيْدٍ وَإِنَّا لَمُوسِعُونَ ۞ وَالْأَرْضَ فَرَشْنَاهَا فَنِعْمَ الْمَاهِدُونَ ۞ وَمِنْ كُلِّ شَــيْءٍ خَلَقْنَا زَوْجَيْنِ لَعَلَّكُمْ تَذَكَّرُونَ ﴾ [الذاريات:٤٧\_ ٤٩]
- \_ ﴿ وَلَقَدْ خَلَقْنَا الْإِنْسَانَ مِنْ سُلَالَةٍ مِنْ طِينِ۞ ثُمَّ جَعَلْنَاهُ نُطْفَةً فِي قَرَارٍ مَكِينِ۞ ثُمَّ خَلَقْنَا النُّطْفَةَ عَلَقَةً فَخَلَقْنَا الْعَلَقَةَ مُضْغَةً فَخَلَقْنَا الْمُصْغَةَ عِظَامًا فَكَسَوْنَا الْعِظَامَ لَحْمًا ثُمَّ أَنْشَأْنَاهُ خَلْقًا آخَرَ فَتَبَارَكَ اللَّهُ أَحْسَنُ الْخَالِقِينَ﴾ [المؤمنون: ١٢-١٤]

په پورتنيو آيتونو کې د اعجاز په اړه وغږيږئ.

#### د قرآن کریم ثبوت قطعی دی

الله ﷺ فرمایي: ﴿ إِنَّا نَحْنُ نَزَّلْنَا الذِّكْرَ وَإِنَّا لَهُ لَحَافِظُونَ﴾ [الحجر: ٩] **ژباړه**: موږ پر تـا قـرآن نازل کړى او موږ پخپله د هغې ساتونکي يو.

په دې کې هیڅ شک نشته چې الله پاک د قرآن د ساتنې ژمنه پوره کړې. قرآن کریم له یو نسل څخه بل نسل ته په تواتر سره تر موږه رارسېدلی. رسول الله څ قرآن کریم په یادو زده کړ او له وفاته وړاندې یې جبریل علیه السلام ته واورولو. اصحابو له رسول الله څخه قرآن زده کړه کوله. د قرآن کریم د زده کړې دا لړۍ تر نن ورځې روانه ده (۱).

محمد بن نظام الدین انصاري وایي: اهل سنت والجماعت په دې اتفاق کړی چې پـه سـورتونو کې په ترتیب سره د آیتونو کېښودل د پیغمبرﷺ په امر تر سره شوي او په دې خبره هم اجماع شوې چې قرآن کړیم له شکه پرته په متواتر ډول له رسول اللهﷺ څخه رانقل شوی (۲).

په متواتر ډول د قرآن کريم رانقلېدلو معنا دا ده چې قرآن قطعي السند دی. په متواترو او قطعي اسنادو کې د شک ځای نشته. د قرآن کريم معتبر قراءتونه ټول متواتر دی. د غيرمتواترو يا شاذو قراءتونو موجوديت کومه ستونزه نه ده. پر دې سربېره د متواترو قراءتونو سره د شاذو قراءتونو اختلاف د قراءت په متن کې نه، بلکې د قراءت په شکل کې دی. الله پاک د قرآن کريم ثبوت له شک څخه خوندي کړی. قرآن د فقهې بنسټ او هغه تله ده چې د فقهې احکام پرې تلل کيږي. نو کله چې د يوه حکم دليل د قرآن قطعي آيت وي، د دليل د ثبوت او سند په اړه څېړنې ته اړتيا نشته، ځکه چې قرآن قطعي الثبوت دی. په دې تو گه که د قرآن کريم په دليلونو کې څېړنه کيږي نو هغه به د دلالت له پلوه وي نه د ثبوت او سند له پلوه.

# ي پوښتنې:

۱- قرآن تعریف کړئ او هم روښانه کړئ چې آیا قرآن د الفاظو نوم دی، که د معنــا، او که د دواړو؟

٢- متواتر روايت څه ته وايي او په آحادو روايتونو نقل شوي قراءتونه قرآن بلل كيږي كه نه؟
 ٣- د قرآن د اعجاز په اړخونو رڼا واچوئ.

<sup>(</sup>۱) په دې هکله وگوره: د غزالی کتاب:المستصفی ۱۰۱۱ او د علامة عبد العلي محمد بن نظام الدین الأنصاري کتاب: فواتح الرحموت شرح مسلم الثبوت فی أصول الفقه ۲\ ۱۳ دار الفکر، بیروت – لبنان.

<sup>(</sup>٢) فواتح الرحموت١٣/٢-١٢

#### نهه ويشتم لوست

## د قرآن کریم حکمونه

په قرآن کريم کې بېلا بېل حکمونه موجود دي چې کولای شو په درېو ډولو يې ووېشو. **لومړی**: هغه احکام دي چې له عقېدې سره تړاو لري، لکه پـر الله ﷺ ايمان، پـر ملايکـو ايمان، پر کتابونو، رسـولانو او د آخـرت پـر ورځ ايمان چې د توحيـد پـه کتابونو کې ورباندې خبرې کيږي.

دویم: هغه احکام چې د نفسونو په پاکولو پورې اړه لري، د دوی خویونه د کمال لور ته بیایي، دا ډول د اخلاقي احکامو په نوم یادیږي او د څېړنې ځای یې د اخلاقو علم دی. دریم: هغه حکمونه چې د مکلفو انسانانو په عملونو او ویناوو پورې اړه لري او د فقهې په نامه یادیږی. دا حکمونه ډېر ډولونه لري چې په لاندې توگه دي:

أ- عبادتونه: لكه لمونځ، روژه او نور چې د ادا كولـو موخـه يـې لـه الله ﷺ سـره اړيكـې تينگول دي.

**ب- د كورنۍ احكام:** لكه نكاح، طلاق، نسب، ميراث، نفقه او داسې نور.

ج- د معلاملاتو احكام: لكه د اخيستلو او خر څولو بېلابېل ډولونه او د هغې اړونده مسايل. د- د جنايتونو او سزاگانو احكام: لكه د حدودو، قصاص او تعزيرونو جرمونه او د هغوى سزاگانې. دې ډول احكامو ته په شريعت كې د جناياتو فقه وايي چې موخه يې د دين، ځان، ناموس، عقل او شتمنيو ساتنه ده.

ه - د قضا، گواهۍ او سوگند احکام: ددې فقهې موخه د خلکو تر منځ په عدالت پرېکړه کول دي.

و- د دولت اړونده احکام: د فقهې په دې څانگه کې د حکومت او اتباعو په حقونو او مسؤليتونو خبرې کيږي او د اساسي قانون موضوعات پکې بيانيږي.

ز - له نورو دولتونو سره د اسلامي دولت اړيکې: د فقهې دا حکمونه د سولې او جگړې پر مهال له نورو دولتونو سره د اسلامي حکومت اړيکې بيانوي. همدا راز د اسلامي دولت دننه له پرديو سره، چې د مستأمنينو په نامه ياديږي، اړيکې روښانوي.

ح- اقتصادي حکمونه: دا حکمونه د دولت د مالي سرچينو، لگښتونو او د بهايانو په مالونو کې د بې وزلو د حقونو اړونده چارې تنظيموي.

په قرآن کریم کې د احکامو بیان

الله عَلَيْ فرمايي: ﴿ وَنَزَّلْنَا عَلَيْكَ الْكِتَابَ تِبْيَانًا لِكُلِّ شَيْء وَهُدًى وَرَحْمَةً وَبُــشْرَى لِلْمُـسْلِمِينَ ﴾ [النحل: ٨٩] را و د هو دغه كتاب پر تا نازل كړى دى چې په ښكاره د هر شي څرگندوونكى دى او د هغو خلكو لپاره هدايت، رحمت او زېرى دى چې امر منلو ته يې غاړه ايښى.

همدا راز په بل ځای کې فرمايي: (مَا فَرَّطْنَا فِي الْكِتَابِ مِنْ شَيْءٍ) [الأنعام: ٣٨]. **ژباړه**: موږ په دې كتاب كې څه نيمگړتيا نه ده پرېښي.

په قرآن کې د احکامو د بيان طريقې

په قرآن کریم کې د ټولو احکامو بیان شوی دی خو دا احکام په درې طریقو بیان شوي: لومړی: د شریعت د عمومي قاعدو او بنسټونو بیانول.

دويم: په مجمله توگه د احکامو بيانول.

درېم: په تفصيلي تو گه د احکامو بيانول.

**لومړی ډول:** د شریعت د هغو عمومي قاعدو او اصولو یادونه چې د احکامو د راویستلو او تشرېع بنسټ بلل کیږي. د دې اصولو یو څو بېلگې په لاندې ډول دي:

د شورا قاعده: الله ﷺ فرمايي: ﴿وَأَمْرُهُمْ شُورَى بَيْنَهُمْ ﴾ [الـشورى: ٣٨]، پـه بـل ځـاى كـې فرمايي: ﴿وَشَاوِرْهُمْ فِي الْأَمْرِ ﴾ (آل عمران: ١٥٩]

د عدالت لزوم: الله ﷺ فرمايي: (إِنَّ اللَّهَ يَأْمُرُ بِالْعَدْلِ) [النحل: ٩٠]، الله تعالى په عدل امر كوي. په همدې توگه په بل ځاى كې فرمايي: (إِنَّ اللَّهَ يَأْمُرُكُمْ أَنْ تُؤَدُّوا الْأَمَانَاتِ إِلَى أَهْلِهَا وَإِذَا حَكَمْتُمْ بَيْنَ النَّاسِ أَنْ تَحْكُمُوا بِالْعَدْلِ》[النساء: ٥٨]، الله تعالى تاسو ته د امانتونو(په هكله)، خاوندانو ته د سپارلو امر كوي، او د دې چې كله د خلكو تر مينځ پريكړه كوئ نو په عدل به يې كوئ.

د بل چا په گناه خوک نه نیول کیږی: په دې اړه الله ﷺ فرمایي: ﴿وَلَا تَكْسِبُ كُلُّ نَفْسِ إِلَّا عَلَيْهَا وَلَا تَوْرُ وَاوْرَةٌ وِزْرَ أُخْرَى﴾ [الأنعام: ١٦٤]، د هیڅ نفس کسب (لاس ته راوړنې) له ده پرته په بل چا نه حسابیږی، او هیڅ پیټی پورته کوونکی د بل چا پیټی نه پورته کوي. سزا به د گناه په کچه وي: د الله پاک وینا ده: ﴿وَجَزَاءُ سَیِّئَةٍ سَیِّئَةٌ مِثْلُهَا﴾ [الشوری: ٤٠]، د بلۍ جزا د هغه په ډول بدی ده.

د خلكو د مالونو حرمت او د اخيستلو خرخولو رواوالى: ﴿يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا لَا تَا كُلُوا أَمُّوَالَكُمْ بَيْنَكُمْ بِالْبَاطِلِ إِلَّا أَنْ تَكُونَ تِجَارَةً عَنْ تَرَاضٍ مِنْكُمْ ﴾ [النساء: ٢٩]، اى مؤمنانو پـه خپـل منځ كى يو د بل مالونه په باطله سره مه خورئ، مگر كه ستاسو په رضا تجارت وي.

د سود او قمار حراموالی او د هر هغه څښاک او خوراک حراموالی چې د انسان بدن ته زيان رسوي. په دې اړه د الله پاک وينا ده چې: ﴿وَأَحَلَّ اللَّهُ الْبَيْعَ وَحَــرَّمَ الرِّبَــا﴾ [البقرة: ٢٧٥]، او الله تعالى بيعه روا او سود يې حرام کړى.

همدا راز فرمايي: ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا إِنَّمَا الْخَمْرُ وَالْمَيْسِرُ وَالْأَنْصَابُ وَالْأَزْلَامُ رِجْسٌ مِنْ عَمَلِ الشَّيْطَانِ فَاجْتَنِبُوهُ لَعَلَّكُمْ تُفْلِحُونَ ﴾ [المائدة: ٩٠]، اى مؤمنانو شراب، قمار، بتان او غشي اچول پليتى ده له شيطانى چارو څخه دي، نو ځان ورڅخه وساتئ، څو بريالى شى.

د ښېگڼې په کارونو کې له يو بل سره مرسته: د ټولو هغو کارونو ترسره کول چې د امت ښېگڼې پکې وي. همدا راز د بديو او ظلم په کارونو کې له مرستې کولو څخه ځان ژغورل. الله پاک فرمايي: ﴿وَتَعَاوَنُوا عَلَى الْبِرِّ وَالتَّقُوكَ وَلَا تَعَاوَنُوا عَلَى الْبِرِّ وَالتَّقُوكَ وَلَا تَعَاوَنُوا عَلَى الْبِرِّ وَالتَّقُوكَ وَلَا تَعَاوَنُوا عَلَى الْبِرِ وَالْعَلَى الْبِرِ وَالْعَلَى الْبِرِ وَالْعَلَى الْبِرِ عَلَى وَلَا تَعَاوَنُوا عَلَى الْبِرِ عَلَى وَلَا تَعَاوَنُوا عَلَى الله بل سره به نېكۍ او پرهيز گارۍ کې مرسته وکړئ او په گناه او تېري کې يو له بل سره مرسته مه کوئ.

د **ژمنو پُوره كول**: په دې اړه الله تعالى فرمايي: ﴿يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا أَوْفُوا بِالْعُقُودِ ﴾ [المائدة: ١]، اى مؤمنانو په تړونونو وفا وكړئ.

د ټگۍ او خيانت حراموالي: الله پاک فرمايلي: ﴿وَلَا تَأْكُلُوا أَمْوَالَكُمْ بَيْنَكُمْ بِالْبَاطِلِ وَتُدْلُوا بِهَا إِلَى الْحُكَّامِ لِتَأْكُلُوا فَرِيقًا مِنْ أَمْوَالِ النَّاسِ بِالْإِثْمِ وَأَنْتُمْ تَعْلَمُونَ ﴾ [ البقرة: ١٨٨]، په خپلو منځونو کې يو د بل مال په باطله مه سره خورئ، او حاکمانو ته يې د دې لپاره مه ور وړاندې کوئ چې د خلکو يوه برخه مال په گناه وخورئ، سره له دې چې پوهېږئ.

دين آساني راولي: په دې هکله په قرآن کريم کې داسې راغلي: ﴿يُوِيدُ اللَّهُ بِكُمُ الْيُسْرَ وَلَا يُوِيدُ بِكُمُ الْعُسْرَ﴾ [البقرة: ١٨٥]،الله تعالى په تاسو د اسانۍ اراده لري، او په تاسو د سختۍ اراده نه لري.

بل ځای فرمایي: ﴿يُرِيدُ اللَّهُ أَنْ يُخَفِّفَ عَنْكُمْ وَخُلِقَ الْإِنْسَانُ ضَعِيفًا ﴾ [النّساء: ٢٨]، الله تعالى اراده لري چې په تاسو اساني راولي او انسان ضعيف پيدا شوی.

همدا راز فرمايي: ﴿وَمَا جَعَلَ عَلَيْكُمْ فِي الدِّينِ مِنْ حَرَجٍ﴾ [الحج: ٧٨]، او په دين كې يې پـه تاسو سختي نه ده لازمه كړې.

د اړتيا پر مهال د حرامو رواوالي: په دې هکله د الله پاک وينا ده چې: ﴿فَمَنِ اصْطُرَّ غَيْسرَ الله پاک وينا ده چې (د حرامو خوړلو ته) باغ وَلَا عَادٍ فَلَا إِثْمَ عَلَيْهِ إِنَّ اللَّهَ غَفُورٌ رَحِيمٌ ﴾ [البقرة: ١٧٣]، څوک چې (د حرامو خوړلو ته) اړ شي او سرکشي او تېری کوونکی نه وي نو هيڅ گناه ورباندې نشته (چې د ضرورت په اندازه ورڅخه گټه واخلي) بې شکه الله بښونکی او مهربان دی.

د عمومي اصولو او قاعدو په توگه د ځينو احکامو بيانول د شريعت د پراخوالي لامل شوي او اسلامي شريعت ته دا وړتيا ورپه برخه کوي چې د نويو پېښېدونکو مسايلو لپـاره د حل مناسبې لارې په گوته کړي.

#### فعاليت

د الله پاک ددې وينا له مخې: ﴿ إِنَّ اللَّهَ يَأْمُرُ بِالْعَدُلِ﴾ [النحل: ٩٠] قرآن کريم د عدالت بنسټ دی. کورنۍ، گاونډيانو او ټولگيوالو سره په تعامل او د ژوند په ټولـو چـارو کـې د عـدالت د تطبيق په اړه وغږيږئ.

هر زده کوونکی دې د عدالت د تطبیقولو په اړه یو ژوندی مثال پخپله کتابچه کې ولیکي او ملگرو ته دې یې وړاندې کړي.

**دویم ډول:** په مجمله توگه د احکامو بیانول.

قرآن ځینې احکام مجمل بیان کړي، په داسې توگه چې بیان ته اړتیا لري، لکه د لمانځه، زکات، حج او سود احکام.

دا احكام په مجمل او لنډ ډول په قرآن كريم كې راغلي خو پيغمبرﷺ د خپلو ويناوو او عملونو په وسيله هغه روښانه كړي. ددوى اركان، شرطونه او اړونده ټول آداب او مسايل يې بيان كړي.

درېم ډول: په تفصيلي تو گه د احکامو بيانول.

تفصیلي احکام په قرآن کریم کې لږ دي، چې بېلگې یې د میراث اندازې، د طلاق او لعان څرنگوالي، د محرمو ښځو بیان او داسې نور دي.



۱- د قرآن کريم احکام په درې ډوله دي. هر ډول يې له مثال سره بيان کړئ.

۲- په قرآن کريم کې د پنځو عملي حکمونو په اړه هراړخيزه رڼا واچوئ.

٣- احكامو لره د قرآن بيان په درې ډوله دى، شرحه يې كړئ او بېلگې يې هم وليكئ.

## دېرشم لوست

# نبوي سنت

د اسلامي شریعت له مصادرو څخه دویم مصدر نبوي سنت دی. سنت څه ته ویل کیږي؟ په قرآن کې د سنتو د حجیت دلیلونه کوم دي؟ او سنت څو ډولونه لري؟ دا ټولې هغه پوښتنې دي چې په دې لوست کې به ورته ځواب ووایو.

#### د سنت تعریف

سنت په لغت کې لارې او کړو وړو ته ويل کيږي.

د سنت په تعریف کې د کړنو څخه مقصد د رسول الله هغه اعمال دي چې د اسلامي شریعت د تطبیقولو پر مهال یې تر سره کړي، لکه د لمانځه، حج او غزاگانو پر مهال. د تقریر معنا داده چې د رسول الله په وړاندې یو کار تر سره شي، یا د اصحابو د کومې کړنې په اړه ورته خبر ورکړل شي او رسول الله ورباندې سکوت (چوپتیا) غوره کړي. د داسې کارونو په وړاندې د رسول الله چوپتیا د هغه کار د رواوالي معنا ورکوي. د تقریر یوه بېلگه د تیمم د آیتونو له نازلېدو مخکې د رسول الله په وړاندې د اوبو د نشتوالي پر مهال د اصحابو تیمم وهل دي. همدا راز د اصحابو په پرېکړو او اجتهاد باندې د رسول الله مکوت او چوپتیا د تقریر مثال دی. په همدې توگه د رسول الله په وړاندې د اصحابو له خوا د ځنگلي خرو او سمسارو غوښه خوړل او د پیغمبر چوپتیا د تقریر بله بېلگه ده. تقریر یا په کارونو باندې چوپتیا ځکه د رواوالي دلیل شمېرل کیږي چې رسول الله د ناروا یا په کارونو د کولو پر مهال چې بیان ته به اړتیا وه، چوپ نه پاتی کېده.

<sup>(</sup>١) رواه البخاري او أبو داود او أحمد.

<sup>(</sup> ٢) رواه مسلم.

#### فعاليت

د خپل ذهن څخه د قولي سنت درې مثالونه، د فعلي سنت دوه مثالونه او د تقریري سنت یو مثال وړاندې کړئ.

#### د سنتو حجيت

فقهاوو په دې خبرې اتفاق کړی چې سنت د اسلامي شریعت یو مهم اصل دی. قرآن کریم زیاتره شرعي احکام په لنډ او مجمل ډول بیان کړي چې رسول الله الله الله په خپلو ویناوو او افعالو سره د هغو احکامو تشرېح کړې لکه د لمانځه، زکات او حج احکام. د سنتو د حجیت په هکله قرآنی دلایل په دې ډول دي.

۱- الله تعالى فرمايي: ﴿مَنْ يُطِعِ الرَّسُولَ فَقَدْ أَطَاعَ اللَّهَ وَمَنْ تَوَلَّى فَمَا أَرْسَلْنَاكَ عَلَيْهِمْ حَفِيظًا﴾ (النساء: ۸۰). **ژباړه**: چا، چې د پيغمبر اطاعت وکړ هغه په اصل کې د خداى اطاعت وکړ او چا، چې مخ واړوه، نو په هر صورت موږ پر دې خلکو د څارونکي او ساتونکي په توگه نه يې لېږلي.

٢- د سنتو د حجيت بل دليل د الله پاک دا وينا ده: ﴿قُلْ أَطِيعُوا اللَّهَ وَالرَّسُولَ فَإِنْ تَوَلُّواْ فَإِنَّ اللَّهَ لَا يُحِبُّ الْكَافِرِينَ ﴾ [آل عمران: ٣٢]. ژباړه: (دوی ته) ووايه چې: د الله او رسول اطاعت ومنئ. که هغوی مخ واړاوه نو الله پاک له کافرانو سره مينه نه کوي.

په دې آیت کې اللهﷺ د خپل ځان او پیغمبرﷺ په اطاعت کولـو امـر کـړی او خبـر یـې ورکړی چې د اللهﷺ او پیغمبرﷺ د امر څخه سرغړونه د کفر لامل کیږي.

٣- دا هم د سنتو د حجيت دليل دى چې فرمايي: ﴿ وَمَا كَانَ لِمُوْمِنِ وَلَا مُؤْمِنَةٍ إِذَا قَضَى اللّهُ وَرَسُولُهُ أَمْرًا أَنْ يَكُونَ لَهُمُ الْحِيَرَةُ مِنْ أَمْرِهِمْ وَمَنْ يَعْصِ اللّهُ وَرَسُولُهُ فَقَدْ ضَلَّ ضَلَالًا مُبِيئًا ﴾ [الأحزاب: ٣٦] ژباړه: هيڅ يو مؤمن او هيڅ يوه مؤمنه دا حق نه لري چې كله الله او د هغه رسول د كومې معاملې فيصله وكړي چې هغه ته پخپله د خپلې معاملې د فيصله كولو اختيار حاصل اوسي. او څوك چې له الله او د هغه له رسول نه سرغړاوى وكړي نو هغه په څرگنده گمراهي كې وغورځېده.

دا آیت څرگندوي چې الله ﷺ د خپل حکم او د پیغمبر د پرېکړې د منلو په وړانـدې د مومنانو څخه واک اخیستی او مومن نشي کولای چې د رسول اللهﷺ امر رد کړي او ویې نه منی بلکی مومنان د رسول اللهﷺ د امر په منلو مکلف دي.

٢- د سنتو د حجيت بل دليل د قرآن كريم دا آيت دى: ﴿ وَمَا آتَاكُمُ الرَّسُولُ فَخُذُوهُ وَمَا الله عَنْهُ فَانْتَهُوا ﴾ [الحشر: ٧] او څه چې رسول درته راوړه نو ويې منئ او عمل پرې وكړئ، او له كوم څه څخه مو چې منعه كړي، نو ورڅخه منعه شئ.

په قرآن کريم کې د سنتو پر حجيت دليلونـه ډېـر زيـات دي. قـرآن د سنتو درجـه بيـان کړې، د رسول اللهﷺ د امر په منلو يې حکم کړى او د هغه له مخالفت څخـه يـې خلـک ډارولى.

## د سنتو په ساتنه کې د علماوو زيار

سنت د الله الله خوا پیغمبر الله ته د وحی یو ډول دی. د رسول الله همره وینا او عمل حق دی. د قرآن د عملي بېلگې په توگه د رسول الله په سنتو کې د ټولنې حالات او د چاپېريال ظروف په پام کې نيول شوي چې دا حالات او ظروف وخت په وخت بدلون مومي. د بېلگې په ډول رسول الله اصحابو ته د قرآن د ليکلو په څېر د حديثو د ليکلو امر نه وو کړی، ځکه نو د حديثو يا سنتو ليکل د لومړۍ پېړۍ راوروسته رواج شول. خو د پيغمبر اصحابو د رسول الله احاديث په يادو زده کړي وو او بيا يې تابعينو ته ورزده کړل چې تابعينو بيا ورپسې نسلونو ته وښودل او دا لړۍ تر ننه روانه ده.

په وروسته وختونو کې چې د حديثو علم ته پاملرنه زياته شوه، يو شمېر خلکو له خپله ځانه د حديثو جوړول پيل کړل او دغه له ځانه جوړې شوې خبرې د حديثو سره گهې شوې. دغه مهال د حديثو د سوچه ساتنې او د حديثو په روايت کې د درواغو د مخنيوي لپاره يو زيات شمېر مخلص علما رامخې ته شول او خپل ژوند يې دې چارې ته وقف کړ. کله چې سړی د حديثو د علم مطالعه کوي، نو ددې سترو علماو پراخه کوښښونو او بې ساري زيار ته گوته پر غاښ پاتې شي. په رښتيا چې د حديثو علماوو په دې لار کې ستر خدمتونه تر سره کړي.

دې علماوو د حديثو د راويانو لپاره ځانگړي شرطونه کېښودل. د عقـل، قـوي حـافظې او عدالت له درلودلو پرته د چا حديث نه منل کېده. دوی د حديثو د ساتنې لپـاره يـو نـوی علم رامنځته کړ چې د جرحې او تعديل په نامه يـاديږي او د اســـلامي امـــت لپـاره يـو نـه

هېرېدونکی وياړ دی. علماوو، د جرح او تعديل پر اساس ټول راويان چاڼ کړل او هر چا ته يې خپل ځای وټاکه. په دې کار کې له هيچا ونه وېرېدل، څوک چې د باور وړ نه وو هغه يې بې باوره وگڼل او څوک چې مردود و، هغه يې رد کړل. د يو راوي لپاره يوازې عدالت او اهليت سربېره ذهني ويښتيا، غښتلې حافظه، له غفلته لرې والی او د راويانو پېژندل اړينه خبره وه. پر همدې بنسټ ددې علماوو تر منځ دا خبره ډېره مشهوره وه، چې: د حديثو علم دين دی، نو له چا څخه چې دين زده کوئ، لومړی د هغه شخصيت وپېژنئ.

## د اصولیانو په وړاندې د سنتو ډولونه او د هغو درجي

اصوليانو مبارك سنت په دوو ډولو وېشلي:

لومړى: هغه سنت چې سند يې رسول اللهﷺ ته رسېدلی وي.

دويم: هغه سنت چې سند يې رسول الله ﷺته نه وي رسېدلي.

لومړى: هغه سنت چې سند يې رسول الله الله الله وي.

دا سنت په درې ډوله دي چې درېواړه ډولونه يې د منلو وړ دي.

پنځه وخته لمونځونه، د هغوی رکعتونه او د ادا کولو څرنگوالی او د زکات انـدازې د متواتر روایت مثالونه دی.

د متواتر حکم: متواتر روایت د انسان علم او یقین راولي او په دلیل نیولو کې د قرآن کریم په څېر قوي دی.

Y- مشهور: هغه روایت ته ویل کیږي چې له رسول الله څخه یوه یا دوه کسانو روایت کړی وي خو په وروسته پړاوونو کې یې راویان دومره زیات وي چې په درواغو یې د راټولېدو وېره نه وي.

د مشهور حکم: مشهور حدیث په آحادو حدیثونو کې تر ټولو لوړه درجه لري او له متواتره راښکته دی. د جمهورو علماوو په وړاندې گمان (ظن) مینځ ته راوړي او د حنفیانو په نزد اطمینان رامینځ ته کوي. له متواتر راښکته دی او منکر یې کافر نه گڼل کیږي.

۳- آحاد حديثونه: هغه چې يو يا دوه كسانو روايت كړى وي او د مشهور درجې ته نه وى رسبدلى.

د آحادو حکم: د جمهور علماوو په وړاندې دا ډول حدیثونه گمان (ظن) رامنځ ته کوي نه یقین. په دې ډول حدیثونو عمل کول د ټولو امامانو په نظر واجب دي، خو حنفیانو پرې یو بل شرط هم ورزیات کړی او هغه دا چې د آحاد حدیث راوي باید په عمل کې د خپل روایت مخالفت نه وي کړی.

## دويم: هغه سنت چې سند يې رسول الله ﷺ ته نه وي رسېدلی

کوم حدیث چې سند یې رسول الله په ته نه وي رسېدلی، هغه به یا مرسل وي یا منقطع. مرسل هغه حدیث ته ویل کیږي چې تابعي نېغ په نېغه له رسول الله په څخه روایت و کړي او صحابي له سند څخه وغورځوي. مرسل حدیث د حنفیانو او مالکیانو په وړاندې داسې حجت دی لکه موصول حدیث (موصول هغه حدیث ته ویل کیږي چې له سند څخه یې کوم راوي نه وي غورځول شوی). نورو امامانو بیا د مرسل حدیث د منلو لپاره یو لړ شرطونه ایښي چې تفصیلات یې د اصولو په کتابونو کې بیان شوي.

منقطع هغه حدیث ته ویل کیږي چې له صحابي پرته کوم بل راوي له سند څخه غورځول شوی وي. دا ډول حدیث په اتفاق سره د کوم حکم دلیل کېدای نشي.

# ي پوښتنې

1- د سنت لغوي او اصطلاحي تعریف و کړئ او د قولي، فعلي او تقریري سنتو لپـاره یـو يو مثال وړاندې کړئ.

۲- د سنتو د حجيت لپاره له قرآن څخه دليلونه ووايئ.

٣- د سنتو په ساتنه کې د علماوو په کوښښونو رڼا واچوئ.

۴- د متصل السند حديثونو ډولونه او حکم بيان کړئ.

۵- مرسل حدیث تعریف کړئ او حکم یې بیان کړئ.

## يو دېرشم لوست

## اجماع

اجماع د اسلامي شریعت دریم مصدر دی. په دې لوست کې به د اجماع د تعریف، حجیت، مراتبو، د کېدو امکان او اړونده موضوعاتو په اړه رڼا واچوو.

### د اجماع تعریف

اجماع په لغت کې کلک هوډ او اتفاق ته وايي.

د اصولو د علم په اصطلاح کې د اجماع تعریف داسې دی: پـه یـوه زمانـه کـې پـه کـوم (۱) شرعي امر باندې د امت د مجتهدینو اتفاق ته اجماع ویل کیږي .

#### د اجماع حجيت

اسلامي فقها په دې متفق دي چې د اجماع حجيت له قرآن او سنت څخه ثابت دى. د قرآن كريم څخه پرې دا آيت دليل دى: ﴿وَمَنْ يُشَاقِقِ الرَّسُولَ مِنْ بَعْدِ مَا تَبَيَّنَ لَهُ الْهُدَى د قرآن كريم څخه پرې دا آيت دليل دى: ﴿وَمَنْ يُشَاقِقِ الرَّسُولَ مِنْ بَعْدِ مَا تَبَيَّنَ لَهُ الْهُدَى وَيَصْلِهِ جَهَيَّمَ وَسَاءَتْ مَصِيرًا﴾ [النساء: ١١٥] ژباړه: چا چې د پيغمبر د ښمنى ته ملاتړلې وي او د مومنانو له طريقې نه پرته په كومه بله لاره لاړ شي، په داسې حال كې چې سمه لاره ورته څرگنده شوې وي؛ نو هغه به موږ په هماغه لوري وخوځوو چې هغه په خپله ورگرځېدلى او دوزخ ته به يې ننباسو چې خورا بد استو گنځى دى.

الله په دې آيت کې د مسلمانانو د لارې مخالفت کوونکو ته د وعيـد يادونـه کـړې، نـو څرگنده شوه چې د مسلمانانو د لارې پيروي کول واجب دي او هغه چاره چې مسلمانانو پرې اتفاق کړی وي د مسلمانانو لار بلل کيږي.

له دې حدیث څخه معلومه شوه چې مسلمانان په کوم کار اتفاق وکړي، هغه به حق وي او پیروي یې واجب ده. همدا راز رسول الله شخ فرمایلي: «مَا رَأَىْ الْمُسْلِمُوْنَ حَسَنًا فَهُوَ عِنْدَ الله حَسَنٌ ». (۱) کوم کار چې مسلمانانو ښه وگڼلو هغه د الله په وړاندې هم ښه دی.

<sup>(</sup>۱) مسلم الثبوت ج۲ ص۲۱۱، وفتح الغفار ص ۳۵۰.

<sup>(</sup>٢) رواه ابن ماحة في كتاب الفتن رقم الباب ٨ رقم الحديث ٣٩٥٠ عن أنس بن مالك يقول: سمعت رسول الله ﷺ يقول: «إن أمتى لا تجتمع على ضلالة، فإذا رأيتم الحلاف فعليكم بالسواد الأعظم».

د اسلام فقهاوو د اجماع په حجيت اتفاق کړی، څو د اجماع کوونکو په اړه يو څه اختلاف شته چې وروسته به تشرېح شي.

## په منصوصي مسايلو کې د اجماع گټه

کله کله په داسې يوه مسأله باندې د علماوو اجماع کيږي چې هغه په قران يا سنت ثابته وي، نو کله چې نص يعنې د قرآن يا سنت دليل موجود وي، اجماع ته څه اړتيا ده؟ ددې پوښتنې ځواب دادی چې کله کله د يو حکم دليل ظني يعنې خبر واحد وي. خو څه وخت چې په دې حکم باندې د فقهاوو اجماع وشي نو همدا حکم قطعي و گرځي او بيا هيڅ مجتهد نشي کولای چې ددې حکم مخالفت و کړي.

## د اجماع کولو وړ اشخاص

د اجماع وړ اشخاص د رسول الله د امت هغه مجتهدین دي چې د شریعت د احکامو پوهه ولري او د پېښې شوې موضوع په اړه کافي تجربه ولري، تر څو د حالاتو له غوښتنې سره سم شرعي احکام راوباسي. په هغو چارو کې چې اجتهاد ته پکې اړتیا نشته د عامو مسلمانانو په اتفاق هم د اجماع ملاتړ کیږي او همدا د جمهورو علماوو نظر دی. ځینو ویلي یوازې د اصحابو د زمانې اجماع د منلو وړ ده او بس. ځینو دا هم ویلي چې یوازې د مدینې د خلکو اجماع د اعتبار وړ ده (.

## د اجماع درجي

اجماع څو درجې لري، خو تر ټولو قوي اجماع د اصحابو ده. داسې چې ټول اصحاب په يوه مسأله کې د يو ټاکلي نظر د منلو څرگندونه وکړي. امت ددې ډول اجماع په قطعيت او منلو اتفاق کړی او هيڅوک د اصحابو له صريحي اجماع څخه مخ نشی اړولی.

<sup>(</sup>١) رواه أحمد ج١ ص ٣٧٩.

<sup>(</sup>٢) رواه الترمذي في حديث عن عمر رضي الله عنه في كتاب الفتن باب ما جاء في لـزوم الجماعـة رقـم الحـديث ٢١٦٥ ورواه أحمد ج١ ص ٢٦.

<sup>(</sup>٣) په دې هكله وگوره: المستصفى للغزالي ١٨٩/١ ومسلم الثبوت للبهاري ٢١١/٢ وأصول الفقه لأبي زهرة ١٥٦.

<sup>(</sup>٤) فتح الغفار بشرح المنار د ابن نجيم حنفي ليكنه،(دار الكتب العلمية، بيروت) ص ٣٥١.

په دويمه درجه کې هغه اجماع راځي چې ځينو اصحابو يې د ملاتړ څرگندونه کړي وي او نورو بيا سکوت او چوپ والي غوره کړی وي. دې ته سکوتي اجماع وايي، په دې ډول چې ځنې اصحاب په يوه موضوع کې د فتوا ورکولو په ترڅ کې خپل نظر څرگند کړي او نور چوپ پاتې شي. دا ډول اجماع دويمه درجه لري ځکه چې چوپه خوله د وينا په ځای نه ده. همدا راز کله کله ددې لپاره هم خلک چوپ پاتې کيږي چې د نظر په سموالي باور نه لري او يا دا چې په اختلافي مسألو کې د شخړې راپارولو څخه ځان ساتي. دا ډول اجماع که څه هم د حنفيانو په وړاندې قطعي دليل دی، خو منکر يې کافر نه گڼل کيږي. له دې وروسته په درجه کې هغه اجماع ده چې له اصحابو راوروسته علماوو په داسې يوې مسألې اجماع کړې وي چې پخوا پکې اختلاف نه وي شوی. څرنگه چې ددې ډول اجماع په حجيت کې د فقهاوو تر منځ اختلاف دی، نو په درېمه درجه کې راځي. ځينو ويلي چې دا اجماع د سکوتي اجماع سره په درجه کې برابره ده، ځکه چې د دواړو په حبيت کې اختلاف دی.

څلورمه درجه په هغو مسألو اجماع ده چې مخکې پکې اختلاف شوی وي. د درجې پـر بنسټ دا تر ټولو ښکته اجماع ده، ځکه چې اختلاف پکې ژور دی.

مركبه اجماع: يو بل ډول اجماع هم شته چې مركبه يې بولي. هغه داسې چې په يوه زمانه كې د يوې ټاكلې مسألې په اړه علما په څو ډلو ووېشل شي خو له اختلاف سره سره پـر يـو اصـل باندې اتفاق ولري. بيا له دوې وروسته څوك داسې نظر وړاندې كړي چې ددوى له نظـر سـره مخالف او له هغه اصل سره هم ټكر ولري چې د پخوانيو علماوو تر منځ پرې اتفاق وو.

ددې بېلگه د ميراث هغه مسأله ده چې نيکه پکې د ورور سره ميراث وړي. چې په ميراث کې د نيکه په پوره برخې او يا له ورور سره په ويش اتفاق شوى. ددې معنا داده چې دواړه ډلې د نيکه په لږ يا ډېر ميراث اتفاق لري. اوس که څوک راځي او داسې نـوى نظـر وړانـدې کـوي

چې نيکه په دې صورت کې د هيڅ ميراث مستحق نه دى نو دا له اجماع څخه وتل دي. `` که چېرې د علماوو د اختلاف په ترڅ کې د اتفاق کوم اصل موجود نه وي نو سمه خبره داده چې دې ته بيا اجماع نه ويل کيږي.

## د اجماع نقلول

کله چې په يوه زمانه کې اجماع رامنځته شي، نو دغه اجماع يو قطعي دليل، د دين اصل او د احکامو سرچينه گڼل کيري، خو دا اجماع د راتلونکو خلکو لپاره هلته قطعي دليـل

<sup>(</sup>١) په دې هكله وگوره: فتح الغفار ٣٥٠مخ، الإحكام في أصول الأحكام للآمدي جـ٣٣١/١ مخ.

<sup>(</sup>٢) أصول الفقه د محمد أبي زهرة ليكنه ١٦٧مخ.

کېدای شي چې هغوی ته په متواتر ډول ورسیږي. دا هم اړینه ده چې د ټولو مجتهدینو نظر په متواتر ډول نقل شي، که داسې ونه شول نو اجماع قطعي نه گڼل کیږي. اجماع هم د حدیث په څېر ده. کله چې څوک له رسول الله څخه حدیث واوري نو دا حدیث د هغه لپاره د قرآن په څېر قطعي دلیل دی. همدا راز هغه چا ته چې حدیث په متواتر ډول ورسیږي، یقین یې ورباندې راشي او د دروغو هیڅ احتمال پکې نه وي، نو دا هم قطعي دلیل دی. خو که حدیث د آحادو په تو گه نقل شي نو غالب گمان رامنځ ته کوي. اجماع هم همداسې ده او د نقل او سند پر بنسټ قطعي او ظني گڼل کېدای شي (۱)

۱- علماوو اجماع کړې چې پنځه وخته لمونځونه ادا کول فرض دي. همدا راز د علماوو په دې اجماع ده چې د خوف او امن په دواړو حالتونو کې د سهار لمونځ په سفر او حضر کې دوه دوه رکعته دی.

۲- د درېم خليفه عثمان بن عفان په امر قرآن کريم را ټول شو چې اوس مهال زموږ سره
 هم همدا مصحف دی. ټول اصحاب د خليفه له دې کار خبر شوي او پر همدې مصحف باندې يې اتفاق کړی او هيڅ مخالفت يې نه دی کړی.

علماوو د اجماع د اثبات او اړوندو مسايلو په اړه کتابونه ليکلي چې د ابن المنـذر (کتـاب الإجماع) او د ابن حزم ( مراتب الإجماع ) کتابونه د بېلگې په ډول يادولای شو.

# ي پوښتنې

۱- د اجماع لغوى او اصطلاحي تعریف بیان کړئ.

۲ – د قرآن او سنت په رڼا کې د اجماع حجيت روښانه کړئ.

٣- په منصوصي امورو کې اجماع څه ته وايي او د اجماع کولو وړ څوک دي؟

۴- د اجماع درجې ذکر او حکم يې بيان کړئ.

۵ – مركبه اجماع څه ته وايي او حكم يې څه دى؟

۶-که اجماع په متواتر يا آحاد ډول نقل شي، څه توپير سره لري؟

<sup>(</sup>١) فتح الغفار ٣٥٥مخ، أصول الفقه د محمد أبي زهرة ٌليكنه ١٦٧مخ.

### دوه دېرشم لوست

## قياس

#### د قياس تعريف

قياس په لغت کې اندازې او برابرۍ ته وايي.

د اصولو په اصطلاح کې د مشترک علت له مخې غیر منصوصي واقعې تـه د منصوصي واقعې حکم ورکول قیاس بلل کېږي.

#### د قياس مثالونه

۱- د جمعي د لمانځه له دويم اذان څخه وروسته د خرڅولو او اخيستلو څخه د الله ﷺ د دې وينا له مخې منعه شوې، چې فرمايي: ﴿يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا إِذَا نُودِيَ لِلصَّلَاةِ مِنْ يَوْمِ الْجُمُعَةِ فَاسْعَوْا إِلَى ذِكْر اللَّهِ وَذَرُوا الْبَيْعَ﴾ [الجمعة: ٩]

دا آیت څرگندوي چې د جمعې په ورځ له اذان څخه وروسته اخیستل او خرڅول نـاروا دي. د نهي علت دادی چې څوک د لمانځه په ځای په اخیستلو او خرڅولو بوخت نـشي. اجاره هم په بیعې قیاس کیږي او د دویم اذان نه وروسته داسې ناروا گڼل کیږي، لکه بیع چې ناروا ده. دا ځکه چې په مقیس (اجاره) او مقیس علیه (بیع) دواړو کې یو ډول علت پروت دی او هغه له لمانځه پرته په بل کار بوختېدل دي.

<sup>(</sup> ١) أخرجه أبوداود في كتاب الديات، باب ديات الأعضاء برقم(٤٥٦٤)، والبيهقي في السنن الكبرى بنحوه في كتاب الجنايات، باب الرجل يقتل ابنه ج ٨ ص ٣٨.

#### د قياس حجيت

د څلورو امامانو په شمول جمهورو فقهاوو قياس شرعي حجت بللـي او د هغې منـل يـې واجب گڼلـي. ددوى دلايل په دې ډول دى:

## لومړى: قرآني دلايل

الله ﷺ فرمايي: ﴿هُو الَّذِي أَخْرَجَ الَّذِينَ كَفَرُوا مِنْ أَهْلِ الْكِتَابِ مِنْ دِيَارِهِمْ لِلْوَّلِ الْحَشْرِ مَا طَنَنْتُمْ أَنْ يُخْرُجُوا وَظَنُوا أَنَّهُمْ مَانِعَتُهُمْ حُصُونُهُمْ مِنَ اللَّهِ فَأَتَاهُمُ اللَّهُ مِنْ حَيْثُ لَمْ يَحْتَسَبُوا وَقَذَفَ فِي أَنْ يَخْرُجُوا وَظَنُوا أَنَّهُمْ مَانِعَتُهُمْ حُصُونُهُمْ مِنَ اللَّهِ فَأَتَاهُمُ اللَّهُ مِنْ حَيْثُ لَمْ يَحْتَسَبُوا وَقَذَفَ فِي أَنْ يَخْرُبُونَ بَيُوتَهُمْ بِأَيْدِيهِمْ وَأَيْدِي الْمُؤْمِنِينَ فَاعْتَبِرُوا يَا أُولِي الْأَبْصَارِ ﴾ [الحشر: ٢] قُلُوبِهِمْ الله تعالى هغه ذات دى چې د اهل كتابو كافران يې د لومړي ځل راټولولو لپاره له كورونو څخه راويستل، تاسو گمان نه كاو چې دوى به ووزي، او دوى گمان كاوه چې له الله تعالى څخه د دوى منع كوونكي به ددوى قلاگانې وي، نو (د) الله (عذاب) له داسې لوري ورته راغى چې دوى يې فكر نه كاوه، او په زړونو كې يې وېره ورواچوله، خيل لوري ورته راغى چې دوى يې فكر نه كاوه، او په لاسونو ورانول، نو اى د پوهې خاوندانو تاسو هم پند واخلئ.

په دې آيت داسې استدلال شوی

کله چې الله تعالى د يهودو بني نضير قبېلې ته د پېښو شويو حالاتو او شرمېدلې ماتې يادونه وکړه بيا يې مسلمانان مخاطب کړل او ورته يې وويل، چې که تاسو هم د يهودو په څېر ناوړه عملونه ترسره کړئ، نو هرومرو به د هغوى په څېر د ناوړه پايلو او سختو ماتو سره مخ شئ. دلته په اعتبار امر شوى، او له اعتبار څخه دلته د دوو حالاتو تر منځ مقايسه او برابروالى مقصد دى چې د ورته والي په صورت کې يو ډول حکم ورکړى شي او په قياس کې هم مجتهد د اصل او فرعې تر منځ ورته والى (گډ علت)پيدا کوي او د اصل حکم فرعې ته ورکوي.

### له سنتو څخه دلايل

عبدالله بن عباس رضی الله عنهما یو حدیث روایت کړی چې په دې ډول دی: یو چا له رسول الله څخه پوښتنه وکړه: مور مې حج نه وو کړی او مړه شوه، آیا که زه له هغې څخه حج وکړم قبول به شي؟ هغه مبارک ورته وویل: که په مور دې پور وای او تا پرې کړی وای، نو آیا نه به قبلېده؟ نو امر یې ورته وکړ چې ورڅخه وکړه.

<sup>(</sup>١) أخرجه النسائي في كتاب مناسك الحج، باب: الحج عن الميت الذي لم يحج برقم (٢٦٣٤).

په دې حدیث د قیاس د حجیت لپاره داسې استدلال کیږي: رسول الله الله تعالی پـور د بنده په پور قیاس کړی. نو قیاس د رسول الله ﷺ په عمل مشروع شو.

## له آثارو څخه دلايل

عمر بن الخطاب ﴿ په خپل ليک کې ابو موسى اشعري رضى الله عنه ته داسې ليکلي: «... الْفَهْمَ الْفَهْمَ الْفَهْمَ فِيمَا يَخْتَلِجُ فِي صَدْرِكَ مِمَّا لَمْ يَبْلُغْكَ فِي الْقُرْآنِ وَالسَّنَةِ فَتَعَرَّفِ الأَمْثَالَ وَالأَشْبَاهَ ثُمَّ وَسِ الْأُمُورَ عِنْدَ ذَلِكَ وَاعْمِدْ إِلَى أَحَبِّهَا إِلَى اللّهِ وَأَشْبَهِهَا فِيمَا تَرَى ( ثباه و : که د هغه خه په اړه ستا په زړه کې شک پيدا شو چې حکم يې په کتاب او سنت کې نشته نو له خپلې پوهې نه کار اخله، يو بل ته ورته مسألې ولټوه او سره پرتله يې کړه. هر نظر چې درته د الله په وړاندې غوره او حق ته نژدې ښکاره شو پر هغې عمل وکړه.

#### له اجماع څخه دلايل

ښکاره ده چې اصحابو رضی الله عنهم قیاس منلی او په ډېرو مسایلو کې یې ورباندې عمل کړی. پر قیاس د عمل کولو موضوع د هغوی تر منځ مشهوره وه او هیچا یې مخالفت ندی کړی چې دا د قیاس پر حجیت د هغوی اجماع بلل کیږي.

مثالونه يې په دې ډول دي:

اصحابو رضی الله عنهم د مسلمانانو د خلافت لپاره ځکه ابوبکر زیات مستحق وگڼلو چې د پیغمبر علیه السلام په ژوند کې د لمانځه د امامت لپاره تـر نـورو زیـات مـستحق گڼـل شوی و، نو د دولت د چارو امامت د لمانځه پر امامت قیاس شو.

عمر بن الخطاب، ابو موسى اشعري، ته په قياس كولو امر كړى.

علي الله په قتل کې د شریک ټولي قصاصول په غلا کې د شریک ټولي په لاس غو څولو قیاس کری (۲).

#### د قياس اركان

قياس څلور رکنه لري او په دې ډول دي: اصل، فرع، حکم او علت.

<sup>(</sup>۱) سنن دارقطني برقم (۱۵) و السنن الكبرى للبيقهي برقم (٤٠٨٤٤).

<sup>(</sup>٢) أخرجه عبد الرزاق في المصنف في كتاب العقول ، برقم (١٨٠٧٧).

#### اصل

د اصولو په اصطلاح کې هغې پېښې ته، چې په حکم کې يې نص يا اجماع راغلې وي، د قياس اصل ويل کېږي چې "مقيس عليه" هـم ورته وايـي. يعنې هغه مـسأله چې نـور ورباندې قياس کيږي، حکم يې بايد په نص يا اجماع او يا هم په دواړو ثابت وي.

#### فرع

فرع هغې پېښې ته وايي چې د حکم په اړه يې په نص او اجماع کې څه نه وي راغلي او د حکم د معلومولو لپاره په بله پېښه قياس کيږي. فرعې ته "مقيس" هم ويل کيږي. د بېلگې په توگه مونږ د يوې نوې پېښې د حکم په اړه په نصوصو يعنې قرآن او سنت کې پلټنه و کړه خو د نوموړې پېښې حکم مو ونه موند. البته همدې پېښې ته ورته يوه بله پېښه مو پيدا کړه چې حکم يې په نص يا اجماع کې موجود و. دغه مهال موږ نوې پېښه چې حکم يې په نص او اجماع کې نشته پر هغې پېښې قياس کړه چې حکم يې په نص کې حکم لري کې موجود وو. نوې پېښې ته فرع ويل کيږي او پخوانۍ پېښه چې په نص کې حکم لري "اصل" بلل کيږي.

### حکم

حکم د الله تعالى هغه خطاب ته ويل کيږي چې له مکلفو وگړو څخه د کوم کار کول يا نه کول غواړي يا يې مباح کوي يا کوم څيـز د بـل کـار لپـاره شـرط، سـبب، مـانع او... گرځوي.

وجوب، ندب، اباحت، کراهت، تحریم، صحت، فساد او داسې نـور د حکـم ډولونـه دي. یعني د وجوب، حرمت، کراهت او بل هغه حکم، چې په نص یا اجماع سره په اصل کې ثابت شوی هغې فرعې ته هم ورکول کیږي چې د نص حکم پکې موجود نه دی.

#### عا. "

علت هغه ښکاره او معلوم صفت ته ویل کیږي چې د همدې صفت د شتون له امله شارع حکم کړی وي.

په مقیس علیه کې هغه علت چې شارع یې له امله حکم کړی وي، که په فرع کې موجود شي نو دواړه یو حکم لري، ځکه چې علت د حکم معیار دی او په دواړو کې یو شان موجود دی.

#### د علت مثال

عباده بن صامت رضى الله عنه روايت كوي: قَالَ رَسُولُ اللَّهِ ﴿ الذَّهَبُ بِالذَّهَبُ وَالْفِصْةُ وَالْبُرُ بِالنَّهُ وَالْبُرُ بِالنَّمْ وَالْمِلْحُ بِالْمِلْحُ بِالْمِلْحِ مِثْلًا بِمِثْلٍ سَوَاءً بِسَوَاءً يَدًا بِيَكِ بِالْفِضَّةِ وَالْبُرُ بِالْبُرُ بِالنَّمْ وَالْمَلْحُ بِالْمِلْحُ بِالْمِلْحِ مِثْلًا بِمِثْلٍ سَوَاءً بِسَوَاءً يَدًا بِيَكِ فَأَذَا اخْتَلَفَتُ هَذِهِ الأَصْنَافُ فَبِيعُوا كَيْفَ شِئْتُمْ إِذَا كَانَ يَدًا بِيَدٍ ﴿ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللللللللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللللللّهُ

رسول الله فرمايلي: سره زر په سرو زرو، سپين زر په سپينو زرو، غنم په غنمو، وربشې په وربشې په وربشو، خرما په خرما او مالگه په مالگه يو برابر او لاس په لاس پلورل کېږي، او کله چې جنسونه مختلف شي، نو بيا مو چې څنگه خوښه وي هغسی يې پلورئ، خو چې لاس په لاس وي.

دې مبارک حدیث دا څرگنده کړې چې په دې بیان شویو شیانو کې سود کیږي، پوښتنه داده چې آیا په جوارو او وریجو کې سود کیږي که نه؟

که وروستیو څلورو شیانو ته ځیر شو نو وینو چې پیمانه او د جنس یووالی علت دی او دا علت په غنمو او وریجو حکم هم د نوموړو څلورو شیانو په څېر دی. د نوموړو څلورو شیانو په څېر دی. د نوموړو څلورو شیانو حکم دا و چې یو پر بـل یـې بـدلول پـه نېټـه او زیاتوالی حرام وو.

په دې مسأله کې غنم، وربشې، جوار او مالگه اصل دي او هر يو له نوموړو توکو څخه د اصل کېدو وړتيا لري.

همدا راز جوار او ورېجي فرع ده.

حکم یې په نېټې او زیاتوالي سره ددې شیانو د خرڅولو حراموالی او علت یې پیمانه او د جنس یووالی دی.



۱- د قياس لغوي او اصطلاحي تعريف وكړئ او دوه مثالونه يې بيان كړئ.

۲- د قياس د حجيت په اړه د دلايلو په رڼا کې وغږيږئ.

٣- د قياس اركان تعريف كړئ او يو مثال يي هم وواياست.

<sup>(</sup> ١) أخرجه مسلم ، باب الصرف و بيع الذهب بالورق نقدا ، الرقم (٤١٤٧).

### درې دېرشم لوست:

# اختلافي دلايل (1)

اختلافي هغو دلايلو ته ويل كيبري چې فقهاوو د هغې په حجيت او دليل گڼلو كې اختلاف كړى وي. اختلافي دلايل په لنډ ډول داسې يادوو:

۱ - استحسان

۲- د صحابی مذهب

٣- مرسله مصالح

۴- استصحاب

۵– عر ف

## لومړي- استحسان

استحسان په لغت کې ښه گڼلو ته وايي.

د استحسان د اصطلاحي تعریف په اړه د فقهاوو تر منځ اختلاف دی. حنفیانو استحسان په دوو جلا معناگانو استعمال کړی:

۱- خفي قياس چې د جلي قياس په مقابل کې وکارول شي.

۲- هغه ځانگړی دلیل چې د ښکاره قیاس په مقابل کې واقع شي او لـه عمـومي قاعـدې څخه کوم شی استثناء کړي. دا ځانگړی دلیل کله نص، کله اجماع او کله هم یو ضرورت وي.

#### د استحسان مثالونه

۱- حنفي فقهاوو ویلي: که وقف کوونکی یوه کرنیزه ځمکه وقف کړي نو د اوبو خور او تگ راتگ حق هم له یادولو پرته د استحسان پر بنسټ په وقف کې داخلیږي. د قیاس غوښتنه داده چې د بیعې په څېر دلته هم له یادولو پرته دا شیان په وقف کې داخل نشي. ځکه چې ځمکه او د تگ راتگ حق دواړه جلا شیان دي.

استحسان غوښتنه کوي: د ځمکې د وقف کولو موخه داده چې له هغې گټه واخيستل شي او د تگ راتگ له حق پرته له ځمکې گټه نشي اخيستل کېدای، نو د تگ راتگ حق لـه يادولو پرته په وقف کې داسې شامليږي، څنگه چې په اجاره کې لـه يادولو پرتـه شـامل گڼل کيږي.

په دې ډول په بيعې باندې د وقف قياس کول ښکاره او جلي قياس دی او پر اجارې يې قياس کول خفي قياس دی، خو دلته خفي قياس په جلي قياس ځکه غوره وگڼل شو چې د خفي قياس دليل قوی دی.

په فقه کې يوه منل شوې قاعده ده چې امانت ساتونکی ضامن نه گڼل کيبري، خو مشترک اجير سره له دې، چې د امانت ساتونکی دی، له دې قاعدې څخه مستثنی دی. دا ځکه چې د امانت په ساتلو کې خلک کمی کوي او خلک امانت ساتلو ته اړتيا لري. نو له دې کبله مستاجر ضامن گڼل کيږي. البته که مال د کوم اسماني آفت په واسطه لکه د اورلگېدنې يا زلزلې په واسطه له منځه ولاړ شي نو مستاجر ضامن نه گڼل کيږي. شافعي فقهاء استحسان داسې تعريفوي: استحسان د مجتهد هغه نظر ته وايي چې پر نص،

**سافعي فقهاء استحسان داسې نغريقوي.** استحسان د مجبهد هغه نظر نه وايي چې پر نص، اجماع او قياس د استدلال کولو پرته يې د خپل عقل پر بنسټ ورکوي.

ددوی په وړاندې په استحسان عمل کول ناروا دي.

#### فعالبت

د استحسان په اړه د حنفي او شافعي فقهاوو تعریفونه سره پرتله کړئ او دا روښانه کړئ چې ددوی تر منځ اختلاف حقیقې دی که لفظی؟

## دويم- د صحابي مذهب

<sup>(1)</sup> أخرجه أبو داود في سننه، باب في الرجل يبيع ما ليس عنده رقم الحديث: (٣٥٠٥).

<sup>(</sup>٢) أخرج البخاري في صحيحه، باب السلم في وزن معلوم، رقم الحديث (٢١٢٥)، عن ابن عباس رضي الله عنهماقا ل: قدم النبي صلى الله عليه و سلم المدينة وهم يسلفون بالتمر السنتين والثلاث فقال ( من أسلف في شيء ففي كيل معلوم إلى أجل معلوم ).

د محدثینو له نظره صحابي هغه چا ته ویل کیري چې د پیغمبر علیه السلام سره مسلمان مخامخ شوی وی او مسلمان مړ شوی وي.

په دې بحث کې له صحابي څخه د اصوليانو صحابي مقصد دي.

### د صحابی مذهب څه معنا؟

له دې ټکي څخه مقصد د صحابي هغه فتوا او يا هغه شرعي حکم دی چې په کومه قضيه کې يې د نص او اجماع د نه شتون په صورت کې ورکړې وي.

### د صحابی د مذهب حجیت

اصولیانو پر دې اتفاق کړی چې د یوه صحابي مذهب پر بل صحابي حجت نه گڼل کیږي. همدا راز اصولیانو په دې هم اتفاق کړی چې که صحابي له اهل کتابو څخه په روایت کولو مشهور نه و نو په غیر اجتهادي مسایلو کې یې نظر حجت او دلیل دی. په همدې توگه په هغه مسأله کې هم د صحابي قول حجت دی چې نورو اصحابو ورسره اختلاف نه وي کړی، خو که اصحابو په کومه اجتهادي مسأله کې سره اختلاف کړی وي نو علما پدې اړه بیا جلا نظرونه لري چې مهم یې دوه نظره دي:

لومړى: امام ابوحنيفه، امام مالک او په يو روايت کې امام احمد او نور پدې نظر دي چې د صحابي مذهب په مطلق ډول حجت دي.

دويم: امام شافعي، په يو روايت کې احمد، له حنفی فقهاوو څخه کرخي او نـور پـه دې نظر دي چې د صحابي مذهب حجت نه دی. ځکه حجيت يوو قوي دليل ته اړتيا لري او دلته قوى دليل نشته.



۱- د حنفیانو او شافعیانو له نظره د یو مثال په ترخ کې استحسان تعریف کړئ.

٢- د اصوليانو او محدثينو له نظره صحابي چا ته ويل كيږي؟

٣- د صحابي د مذهب په اړه د علماوو نظريات په هر اړخيز ډول بيان کړئ.

## څلور دېرشم لوست

# اختلافي دلايل 🗥

دريم: مرسله مصالح

## د مرسله مصالحو تعریف

«المصلحة» په لغت کې گټې او سم ته وايي او د فساد ضد دی. « المرسلة» پرېښودل شـوي تـه وايي.

د اصولو د عالمانو په اصطلاح کې مرسله مصالح هغو گټو او مصلحتونو تـه وايـي چـې شريعت نه معتبر گڼلـي وي او نه يي رد کړي وي.

دوى ته مرسله يا پرېښودل شوي، ځکه وايي چې په کولو يا نـه کولـو يـې شـرعي دليـل وجود نه لري.

د مرسله مصلحت مثال:

د زندان جوړول، د پيسو چاپول او د قرآن کريم راټولول د مرسله مصالحو مثالونه دي.

#### د مصالحو ډولونه

مصالح په درې ډوله دي.

أ. معتبر مصلحتونه: هغه مصلحتونه دي چې كوم شرعي دليـل معتبـر گڼلـي وي، لكـه پـه قصاص سره د انسانانو د ژوند ساتنه. دا مصلحت د قرآن كريم دې آيت معتبر گڼلـى دى: ﴿وَلَكُمْ فِي الْقِصَاصِ حَيَاةٌ يَا أُولِي الْأَلْبَابِ لَعَلَّكُمْ تَتَّقُونَ﴾ [البقرة: ١٧٩]

ب. مردود مصلحت: دا هغه گټې او مصلحتونه دي چې کوم شرعي دليل بې اعتباره گڼلي وي، لکه د شرابو او قمار گټې چې د قرآن کريم دې آيت بې اعتباره گڼلي: (يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا إِنَّمَا الْخَمْرُ وَالْمَيْسِرُ وَالْأَنْصَابُ وَالْأَزْلَامُ رِجْسٌ مِنْ عَمَلِ الشَّيْطَانِ فَاجْتَنِبُوهُ لَعَلَّكُمْ تُفْلِحُونَ) [المائدة: ٩٠]

ج. پرېښودل شوي يا مرسله مصالح: ددې مصلحتونو په اړه مو لږ مخکې رڼا واچوله.

## څلورم: استصحاب

استصحاب په لغت کې ملگرتيا او يوځای والی ته وايي.

د اصولو د عالمانو په اصطلاح کې د يو شي تر هغې پر پخواني حالت پرېښودلو ته وايـي څو يې د بدلون لپاره دليل پيدا شي.

#### د استصحاب مثال

څوک چې اودس وکړي او بيا وروسته د اودس په ماتېدلو کې شکي وي نـو دا شـخص اودس لرونکی شمېرل کيږي. همدا راز که له يو مجتهد نه د يو عمل په اړه پوښتنه وشي،

خو مجتهد له پلټنې وروسته ددې عمل د کولو يا نه کولو په اړه کوم شرعي دليل پيدا نه کړي نو په رواوالي به يې حکم کوي. ځکه چې اصل په شيانو کې اباحت دى. الله ﷺ لومړى ټول شيان مباح پيدا کړي او ددې خبرې دليل د قرآن کريم دا آيت دى: (هُــوَ الَّذِي خَلَقَ لَکُمْ مَا فِي الْأَرْضِ جَمِيعًا ﴾ [البقرة: ٢٩]

مقلوب يا سرچپه استصحاب: دې ته وايي چې يو شی په تېره زمانه کې هم په هغه حالت وگڼل شی په کوم چې په حاضر وخت کې دی.

#### مثال

که چېرې د ژرندې اجاره اخیستونکی او اجاره ورکوونکی د تېرې شوې زمانې په اړه په ژرنده کې د اوبو د شتون په اړه اختلاف وکړي او شاهدان نه وي، نو ژرنده به وکتل شي. که چېرې په ژرنده کې اوبه وې، نو پخوانی وخت به په اوسني وخت قیاس شي او د اوبو شتون به په تېره شوې زمانه کې هم ثابت شي. خو که چېرې په ژرنده کې اوبه نه وې نو په تېره شوې زمانه کې به هم د اوبو په نشتوالي حکم وشی، دې ته سرچپه استصحاب وایی او د شرعی حکم د پېژندلو لپاره د مجتهد وروستۍ وسیله همدا ده.

### پنځم: عرف

د عرف تعریف: عرف په لغت کې آشنا او ښېگڼې ته ویل کیږي.

عرف په اصطلاح کې هغې وينا، عمل او يا پرېښودلو ته وايي چې خلکو ښه گڼلی وي او ورباندې عمل کوي. عرف ته عادت هم ويل کيږي.

د عملي عرف مثال هغه خرڅول او اخيستل دي چې له وينا کولو پرته په چوپه خولـه تـر سره کيږي.

د قولي عرف مثال د «ولد» ټکی دی چې له جینکو پرته یوازې هلکانو ته کارول کیږي، په داسې حال کې چې دا ټکی دواړو ته شامل دی. همدا راز د عرف له مخې خلک کب ته غوښه نه وایي حال دا چې کب هم یو ډول غوښه ده.

عرف داسې يوه کړنه ده چې په رامنځته کولو او ښه گڼلو کې يې د ټولنې عام او خــاص خلک لاس لري، خو اجماع بيا هغه څه دي چې يوازې مجتهدين پرې اتفاق کوي او پــه رامنځته کولو کې يې عام خلک کومه ونډه نه لري.

## د عرف ډولونه

عرف په دوه ډوله دى: صحيح عرف او فاسد عرف.

صحیح عرف: صحیح عرف هغه ته ویل کیږي چې د کوم شرعي دلیل مخالف نه وي. حلال نه حراموي او حرام نه حلالوي. لکه د استصناع عقد یا مهر په مؤجل او معجل ډولونو و بشل.

فاسد عرف: فاسد عرف هغه عرف ته ویل کیږي چې حلال حرام کړي او یا حرام حـلال کړي، لکه په غمونو او ښادیو کې یو لـړ نـاروا دودونـه او رواجونـه او د سـود خوړلـو او جوارۍ کولو رواج کېدل.

## د عرف حکم

مجتهد باید د شرعي حکمونو په راویستلو کې صحیح عرف په پام کې ونیسي. همـدا راز قاضي باید د پرېکړې پر مهال عرف له پامه ونه غورځوي.

عرف د زمانې په تېرېدو سره بدلون مومي. ډېر ځلې د زمانې تېرېدل او د عرف بدلون ددې لامل شو چې د امام ابوحنيفه او د هغه د شاگردانو تر منځ اختلاف رامنځته شي. همدا راز امام شافعي، چې کله له بغداد څخه مصر ته ولاړ، نو د مصر د عرف د بدلون پر بنسټ امام شافعي د ډېرو مسايلو په اړه خپل نظر بدل کړ. له همدې امله امام شافعي دوه مذهبه لري چې د نوي او زوړ مذهب په نامه ياديږي.

امام مالک بيا ډېر احکام د مدينې د خلکو د عمل پر بنسټ بنا کړي.

د فاسد عرف په اړه باید وویل شي چې دې ډول عرف تـه ارزښـت ورکـول روا نـه دي. ځکه چې فاسد عرف د شرعي دلیل سره ټکر لري.

# ي پوښتنې:

۱- د مصلحت لغوي او اصطلاحی تعریف له یو مثال سره بیان کړئ.

٢- د مصلحت ډولونه له مثالونو سره بيان کړئ.

٣- د يو مثال په ترڅ کې د استصحاب لغوي او اصطلاحي تعريف روښانه کړئ.

۴- سرچپه يا مقلوب استصحاب تعريف او مثال يې بيان کړئ.

۵- د استصحاب حجیت بیان کړئ او هم ووایاست چې استصحاب د شرعي دلایلو تر منځ په کومه درجه کې قرار لري؟

9- د عرف لغوي او اصطلاحي تعریف وکړئ او د قول او عمل پـر بنسټ یـې ډولونـه د مثال سره بیان کړئ.

٧- د صحت او فساد پر بنسټ د عرف ډولونه بيان او حکم يې روښانه کړئ.

## پنځه دېرشم لوست

# له نصوصو څخه د استدلال طرېقې

قرآن کریم او نبوي احادیث په عربي ژبه دي. موږ هغه وخت په سمه او بشپړه توگه د قرآن او سنت په حکمونو پوهېدلای شو چې د عربي ژبې په اصولو او د استدلال په طریقو پوه شو. له همدې امله د اصولو علماوو د عربي ژبې د جملو د معناگانو او دلالتونو په اړه پراخې پلټنې کړي. ددې پلټنو پر بنسټ یې داسې قواعد او اصول رامنځته کړي چې پر مټ یې د شرعي نصوصو سمه پوهه تر لاسه کېدای شي.

په دې لوستونو کې به په همدې قواعدو بحث وکړو

#### خاص او د هغه دلالت

د خاص تعریف: خاص په لغت کې یوازې او ځانگړي ته وایي او د اصولو د عالمانو په اصطلاح کې هر هغه لفظ چې یوازې په یوه معنا، پرته له دې چې افرادو ته یې وکتل شی، دلالت وکړي، خاص بلل کېږي.

د تعریف تشریح: که لفظ په یو شخص باندې دلالت و کړي لکه احمد او یا په نوع کې په یو فرد باندې دلالت په یو فرد باندې دلالت و کړي، لکه سړی او یا په جنس کې په یو فرد باندې دلالت و کړی، لکه انسان یا هم په گڼو ټاکلو افرادو باندې دلالت و کړي، لکه درې او لس، نو خاص بلل کیږي.

خاص لکه څنگه چې په ذواتو، لکه احمد او موټر دلالت کوي، همداسې په معناگانو لکه پوهه، صبر او رښتينولۍ هم دلالت کوي.

د خاص ضد عام بلل كيږي چې بيان به يې وروسته راشي.

#### د خاص مثالونه

د قسم په كفاره كي الله عَلا فرمايي: ﴿ فَمَنْ لَمْ يَجِدْ فَصِيَامُ ثَلَاثَةِ آيَّام ﴾ [المائدة: ٨٩]

۱- په دې آیت کې د <sup>ثلاثة</sup> لفظ خاص دی، په قطعي ډول پخپله معنا دلالت کوي او د زیاتوالي او کموالي احتمال نه لري. نو آیت دا معنا ورکوي: چا چې غلام د آزادولو لپاره ونه موند یوازې درې ورځې روژه نیول پرې واجب دي او بس.

خو که داسې دلیل راپیدا شي چې د خاص د تأویل غوښتنه کوي نـو پـه خـاص کـې بـه تأویل کیږي، لکه حنفي فقهاوو چې ویلي: په دې حـدیث کـې مقـصد پـسه او یـا د هغـه قیمت دی، نو د دواړو ورکول صحېح دي.

د خاص حکم: کله چې په يو نص کې خاص لفظ راشي، نو پـه قطعـي ډول پخپلـه معنـا دلالت کوي، مگر دا چې يو دليل د تأويل يا بلې معنا غوښتنه وکړي.

مطلق، مقید، أمر او نهی د خاص ډولونه دي.

#### مطلق

مطلق هغه لفظ دی چی په غیر مقید فرد باندې دلالت کوي، لکه سړی او مرغه.

## د مطلق حکم

تر هغې چې د مطلق د مقید کېدو لپاره دلیل موجود نشي، مطلق پخپل اطلاق باندې پاتې کیږي. د بېلگې په ډول د الله ﷺ په دې وینا کې: ﴿وَالَّذِینَ یُظَاهِرُونَ مِنْ نِسَائِهِمْ ثُمَّ یَعُودُونَ لِمَا قَالُوا فَتَحْرِیرُ رَقَبَةٍ مِنْ قَبْلِ أَنْ یَتَمَاسًا﴾ [الجادلة: ٣] د رقبه لفظ مطلق دی او د ایمان قید پکې نشته، په دې بنسټ د خطا قتل په اړه د قرآن ددې آیت ﴿وَمَنْ قَتَلَ مُؤْمِنًا خَطاً فَتَحْرِیرُ رَقَبَةٍ مُؤْمِنَةٍ﴾ [النساء: ٩٢] له امله به نوموړې مطلقه رقبه د ایمان په شرط نه مقیده کیږي.

#### مقيد

مقید هغه لفظ ته وایي چې په مقید فرد باندې دلالت وکړي، لکه مسلمان سړی او سپین مرغه. د مقید حکم

مقید چې په کوم شي دلالت کوي په هغه عمل کول واجب دي. د بېلگې په ډول د النساء سورت پدې آیت کې: (وَمَنْ قَتَلَ مُوْمِنًا خَطَأً فَتَحْرِیرُ رَقَبَةٍ مُوْمِنَةٍ وَدِیَةٌ مُسَلَّمَةٌ إِلَى أَهْلِهِ النساء سورت پدې آیت کې: (وَمَنْ قَتَل مُوْمِنًا خَطَأً فَتَحْرِیرُ رَقَبَةٍ مُوْمِنةٍ وَدِیَةٌ مُسَلَّمَةٌ إِلَى أَهْلِهِ إِلَّا أَنْ یَصَدَّقُوا ﴾ [النساء: ٩٢] د خطا قتل په کفاره کې د مؤمن غلام ازادول فرض شوي. په دې آیت (فَتَحْرِیرُ رَقَبَةٍ مُؤْمِنَةٍ ) کې غلام د ایمان په صفت سره مقید شوی ځکه نو د کافر غلام په ازادولو سره کفاره نه ادا کیږي او باید چې په مقید باندې عمل وشي.

## أمر

له چا څخه د يو کار د کولو غوښتل په داسې بڼه چې غوښتونکی ځان لوړ وگڼي، د اصولو په اصطلاح کې امر بلل کېږي. په دې بنسټ التماس او دعا امر نه بلل کيږي، ځکه چې التماس د دوو هم رتبه کسانو تر منځ صورت مومي او دعا له لوړ رتبه شخص څخه د ټيټ رتبه شخص غوښتنې ته وايي، ځکه نو يو هم امر نه گڼل کيږي.

#### د امر حکم

امر د خاص يو ډول دى او تر څو چې اړوونكې نښه موجوده نشي په وجوب دلالت كوي، نو د الله ﷺ دا وينا چې: ﴿يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا إِذَا نُودِيَ لِلصَّلَاةِ مِنْ يَوْمِ الْجُمُعَةِ فَاسْعَوْا إِذَا نُودِيَ لِلصَّلَاةِ مِنْ يَوْمِ الْجُمُعَةِ فَاسْعَوْا إِلَى ذِكْرِ اللَّهِ وَذَرُوا الْبَيْعَ ﴾ [الجمعة: ٩] د آذان پر مهال د جمعې لمانځه ته په بېړې كولو حكم كوي.

خو که داسې نښه او قرینه وموندل شي چې له خپلې معنا څخه د امر د اړولو غوښتنه کوي، نو د امر معنا به هماغه وي چې قرینه یې غوښتنه کوي، لکه د الله پاک دا وینا چې فرمایي: ﴿فَإِذَا قُضِیَتِ الصَّلَاةُ فَائْتَشِرُوا فِي الْأَرْضِ وَابْتَغُوا مِنْ فَصْلِ اللَّهِ ﴾ [الجمعة: ١٠] د جمعې له لمانځه وروسته په ځمکه کې گرځېدل او د حلال رزق پلټنه د الله پاک په پیرزوینه یو مباح کار دی. که چېرې دا امر د وجوب لپاره وگڼل شي، نو اباحت به په تکلیف بدل شي او په آیت کې یاده شوې د الله کیل پېرزوینه به بې معنا پاتې شي. په حقیقت کې د پېرزوینې یادونه هغه اړوونکې قرینه ده چې امر یې له وجوب څخه اباحت ته اړولی.

#### نهي

څوک له یوو کار څخه په داسې بڼه منع کول چې منع کوونکی ځان لوړ وگڼي دا منع د اصولو په اصطلاح کې نهې بلل کېږي.

## د نهې حکم

کوم شی چې د نهې په واسطه په مطلق ډول منع شي، ځان ساتل ترې واجب او ترسره کول يې حرام دي، ځکه چې نهې د خاص له ډولونو څخه ده او يوازې په تحريم دلالت کوي. لکه د الله ﷺ دا وينا: ﴿وَلاَ تُنكِحُواْ الْمُشِرِكِينَ حَتَّى يُؤْمِنُواْ ﴾ [البقرة: ٢٢١] چې له مشرک سړي سره د واده کولو په حرمت دلالت کوي. همدا راز د قرآن کريم دا آيت:

﴿ وَلاَ يَحِلُّ لَكُمْ أَن تَأْخُذُواْ مِمَّا آتَيْتُمُوهُنَّ شَيْئًا ﴾ [البقرة: ٢٢٩] له مېرمنې څخه د مهر د بېرته اخيستلو په حرمت دلالت کوي.

که چېرې داسې قرینه وموندل شي چې نهي له خپلې ټاکلې معنا ( منع کول ) څخه واړوي، نو د نهی معنا له قرېنې سره سم بدلون مومي، لکه د قرآن کریم دا آیت چې فرمایي: ﴿رَبَّنَا لاَ تُزِغْ قُلُوبَنَا﴾ [آل عمران:۸] په دې آیت کې نهي د دعا په معنا ده، ځکه دلته له لوړ رتبه څخه د ټیټ رتبه غوښتنه ده او غوښتونکی ځان ټیټ بولي.

### عام او د هغه دلالت

د عام تعریف: عام هغه لفظ ته وایي چې د اصلي لغوي معنا له مخې په ډېرو افرادو باندې په شامل ډول (په یو وخت)دلالت وکړي.

عام لفظونه: د اصولو علماوو له پلټنې وروسته هغه لفظونه او عبارتونه په ډاگه کړي چې د اصلي وضعي معنا له مخې په عموم دلالت کوي. مهم يې په لاندې توگه تشرېح کوو:

۲- هغه مفرد چې د جنس په تعریفي « الف، لام» سـره معرفه شـوی وي، لکـه د قـرآن
 کریم دا آیت: ﴿الزَّانِیَةُ وَالزَّانِي فَاجْلِدُوا کُلَّ وَاحِدٍ مِّنْهُمَا مِئَةَ جَلْدَةٍ﴾ [النور: ۲].

۳- هغه جمع چې د جنس په تعریفي «الـف ، لام» سـره معرفه شـوې وي، لکـه د بقـرة سورت دا آیت: ﴿وَالْمُطَلَّقَاتُ یَتَرَبَّصْنَ بَأَنفُسهنَّ ثَلاَئَةَ قُرُوءَ ﴾.

٩- د (ما) او (من) ټكي لكه د قرآن كريم په دې آيت كې: ﴿وَمَن قَتَلَ مُؤْمِنًا حَطَنًا فَتَحْرِيرُ رَقَبَةٍ مُّوْمِنَةٍ﴾ [النساء: ٩٢] په همدې ډول د قرآن كريم دا آيت: ﴿وَأُحِلَّ لَكُم مَّا وَرَاء ذَلِكُمْ أَن تَبْتَغُواْ بَأَمْوَالِكُم﴾ [النساء: ٢٤]

۵- نکره چې د نفي په سياق کې راشي، لکه د رسول الله دا وينا: «لَا ضَرَرَ وَ لَاضِرَارَ» (۱). په همدې ډول د قرآن کريم دا آيت: ﴿لَا إِکْرَاهَ فِي الدِّينِ﴾ [البقرة: ١٥٦].

<sup>(</sup>۱)– أخرج البيهقي في السنن الكبرى عن عمرو ابن يحيى المازنى عن أبيه ان رسول الله صلى الله عليه وسلم قال لا ضرر ولاضرار ج ٦ ص ١٥٧.

## د عام حکم

فقهاء په دې متفق دي چې عام خپلو ټولو افرادو ته ورشامليږي. که د ځينو افرادو په تخصيص دليل ونه موندل شي نو په ټولو افرادو د عام حکم تطبيقيږي. همدا رنگه فقهاء په دې هم يو دي چې که د عام ځينې افراد د کوم دليل له مخې خاص شي، نو په پاتې افرادو يې دلالت ظني گرځي او په بل ظني دليل يې تخصيص روا دي.

له تخصیص نه وړاندې د عام په دلالت کې د فقهاوو اختلاف دی چې آیا قطعي دی که ظني؟ هم دا چې په ظني دلیل تخصیص کېدای شي او که نه؟

د حنفي عالمانو په شمول د فقهاوو يوه ډله وايي: هغه عام چې تخصيص شوى نه وي، دلالت يې قطعي دى، نو په ظني دليل يې تخصيص روا نه دى. له همـدې املـه پـه قـرآن کريم کې راغلى عام په آحادو حديثونو نه تخصيص کيږي، ځکه چې تخصيص د نسخې يو ډول دى او د قرآن نسخ په آحادو حديثونو روا نه ده.

د شافعي عالمانو په شمول د فقهاوو يوه بله ډله په دې نظر ده چې عام له تخصيص وړاندې او وروسته په دواړو حالتونو کې ظني الدلالت دی. ځکه نو په دواړو حالتونو کې يې په ظنی دليل تخصيص کول روا دي.

په همدې بنسټ چې له تخصيص وړاندې د عام په دلالت کې اختلاف دی. فقهاوو په يو شمېر زياتو مسألو کې اختلاف کړی. د يوې ډلې په نظر په قرآن کې ټول راغلي عام الفاظ قطعي الدلالت دي او په آحادو حديثونو يې تخصيصول روا نه دي. د بلې ډلې په نظر نوموړي الفاظ ظنی الدلالت دي او په آحادو حديثونو يې تخصيص جايز دی.

# ي پوښتنې

۱- د خاص لغوي او اصطلاحي تعریف ووایاست او د خاص العین، خاص النوع او خاص الجنس لپاره مثالونه وړاندې کړئ.

۲- د خاص حکم بیان کړئ.

٣- د لاندې اصطلاحاتو معنا او حکم د يو مثال سره روښانه کړئ.

مطلق، مقيد، امر او نهي.

۴- عام تعریف کړئ او هم د عام څلور الفاظ د مثال سره بیان کړئ.

۵- د عام حکم څه دی؟ ددې اختلاف په اړه د فقهاوو نظريات بيان کړئ.

## شپږ دېرشم لوست

# شرعي حكم <sup>(1)</sup>

الله ﷺ انسان پیدا کړ او د شریعت په رالېب لو یې د ژوند نظام، حلال او حرام ورته روښانه کړل، تر څو په عدالت پرېکړه وکړي. اسلامي شریعت په حقیقت کې د شـرعي احکـامو ټولگه ده. نو راځئ چې لومړی په دې ځان وپوهوو چې حکم څه ته وایي او کـوم کـوم ډولونه لري؟

## د حکم تعریف

حکم په لغت کې منعې ته وايي او قاضي ته ځکه حاکم ويل کيږي چې خلک لـه ظلـم څخه منع کوي.

د اصولیانو تعریف: حکم د الله تعالی هغه خطاب ته ویل کیبري چې لـه مکلفـو وگـړو د کوم کار کول یا نه کول غواړي، یا یې مباح کوي، یا کوم څیز د بـل کـار لپـاره شـرط، سبب، مانع او... گرځوي.

#### د تعریف شننه

د الله ﷺ خطاب: خطاب په لغت کې د دوو کسانو تر منځ خبرو تـه وايـي چـې د يـو بـل پوهولو لپاره ترسره کيږي. دلته ورڅخه مقصد همدا دی. د (الله) په لفظ سره د بل چا سره خبرې له دې تعريف څخه وځي.

د مكلفينو كړه وړه: هغه عقيده، وينا او عمل چې له مكلف مسلمان څخه صادريږي.

مكلف: بالغ، عاقل چي په خبرو پوهيږي.

غوښتنه: د امر په ټکو د څه کولو غوښتل او د نهی په ټکو منع کول.

اباحت یا اختیار ورکول: د یو کار کول او نه کول، یو ډول گڼل.

## د حکم مثالونه

۱- د کولو غوښتنه: الله ﷺ فرمايي: ﴿أَوْفُواْ بِالْعُقُودِ﴾ [المائدة: ۱] په دې خطاب کې د ژمنـو د پوره کولو غوښتنه ده چې د مکلفينو فعل دی.

٢- د نه كولو غوښتنه: الله پاك فرمايي: ﴿ لَا يَسْخَورْ قُومٌ مِّن قَـــوْمٍ ﴾ [الحجرات: ١١] پـه دې
 خطاب كې له ملنډو وهلو څخه د خلكو منع كول دي چې دا هم د مكلفينو فعل دى.

٣- اختيار وركول: ﴿وَلَا جُنَاحَ عَلَيْكُمْ أَن تَنكِحُوهُنَّ إِذَا آتَيْتُمُوهُنَّ أُجُورَهُنَّ ﴾ [الممتحنة: ١٠]، په
 دې خطاب كې د مسلمانو ښځو د نكاح كولو په اړه مكلفينو ته اختيار وركول دي.

\*\*- وضعي حكم: رسول الله ﴿ فرمايلي: ﴿ لا يَرِثُ الْقَاتِلْ ﴾ (() د پيغمبر عليه السلام دا حديث چې په حقيقت كې د الله ﴿ له خوا وحې ده، د قتل په هكله دى. په دې حديث كې د مورث قتلول له ميراث څخه د قاتل مانع ټاكل شوى دى، او مانع ټاكل وضعى حكم دى. د فقهاوو په وړاندې حكم د الله تعالى د هغه خطاب اثر دى چې د مكلفو و گړو په كړو وړو پورې اړه لري، د څه كول يا نه كول ورڅخه غواړي، يا يې مباح كوي، يا كوم څيز د بل كار لپاره شرط، سبب، مانع او... گرځوي.

په لومړي مثال ﴿أَوْفُواْ بِالْعُقُودِ﴾ کې د اصوليانو په وړانـدې حکـم د ژمنـو د پـوره کولـو غوښتنه ده او د فقهاوو په وړاندې د ژمنو د پوره کولو وجوب دی، ځکه غوښتنه واجبول دي چې اثر يې وجوب دی. همدا راز په دويم مثال کې حکم د ملنډو وهلو منع کول دي چې اثر يې حرمت دی. په درېم مثال کې حکم د نکاح اباحت دی چې اثر يې د نکاح مباح کېدل دي. په څلورم مثال کې قتل له ميراث څخه د محروميت سبب گرځول دي چې اثر يې له ميراث څخه عملا محرومېدل دي.

#### يادونه

هغه څه چې په قرآن ثابت دي هغه په مستقيمه توگه د الله تعالى د خطاب اثر دى، او هغه څه چې په سنتو، اجماع او قياس ثابت دي هغه هم د الله تعالى د خطاب اثر گڼل کېــږي، ځکه د سنتو، اجماع او قياس ثبوت هم په قرآن راغلى، نو په حقيقت کې حاکم يـوازې الله تعالى دى. او موږ سنت، اجماع او قياس ځکه منو چې الله ﷺ يې د منلو امـر کـړى او هغه څه چې ددوى په وسيله ثابتيږي له قرآن څخه سرچينه اخلي.

## د شرعي حکم ډولونه

شرعي حکمونه په دوه ډوله دي:

تكليفي حكمونه او وضعى حكمونه.

<sup>(</sup> ١) أخرجه الترمذي في سننه، باب إبطال ميراث القاتل، وصححه الألباني، (دار إحياء التراث العربي ـ بيروت) ج٤ ص ٤٢٥

## تكليفي حكم

د تکلیفي حکم تعریف: تکلیفي حکم د الله تعالی هغه خطاب دی چې د مکلفو وگړو په کړو وړو وړو پورې اړه لري، د څه کول، نه کول ورڅخه غواړي، یا یې مباح کوي.

د تکلیفی حکم ډولونه

د تکلیفی حکم د ډولونو په اړه د فقهاوو تر منځ اختلاف دی.

جمهور علما وايي چې تكليفي حكم دا پنځه ډولونه لري: فرض، واجب، مندوب، مباح، مكروه او حرام.

زموږ د حنفي مذهب عالمان رحمهم الله په دې نظر دي چې تکليفي حکم اووه ډولونـه لري: فرض، واجب، مندوب، مباح، تنزيهي مکروه، تحريمي مکروه او حرام.

اوس به ددې ډولونو په تفصيلاتو خبرې وکړو.

#### واجب

د واجبو تعریف: د لغت له مخې واجب د لازم په معنا دی. د پرېوتونکي په معنا هـم راځي، لکه چې د دېوال د راپرېوتو پر مهال وايي: وجب الحايط.

واجب په اصطلاح کې هغه عمل ته وايي چې کوونکی يې د ثواب او پرېښودونکی يې د سزا وړ گرځي. د جمهورو په وړاندې واجب او فرض دواړه يوه معنا او يو حکم لري. زموږ د حنفي مذهب عالمان رحمهم الله دليل ته په کتو سره د فرض او واجبو تر منځ توپير کوي. که چېرې دليل ظني وي، لکه د قربانۍ ثبوت چې په آحاد حديث شوى، نو فعل واجب گڼل کيږي او که چېرې دليل قطعي وي، لکه د لمانځه فرضيت چې په قرآني آيتونو ثابت شوى، نو عمل فرض گڼل کيږي. ددې توپير په اساس د حنفيانو په وړاندې واجب له فرضو څخه ټيټه درجه لري. له همدې امله د واجبو د پرېښودونکي سزا د فرضو له پرېښودونکي څخه کمه ده. همدا راز له فرضو څخه منکر کافر گڼل کيږي، خو له واجبو څخه منکر کافر گڼل کيږي، خو له واجبو څخه منکر کافر گڼل کيږي، خو له واجبو څخه منکر کافر نه گڼل کيږي.

# ي پوښتنې

١- د فقهاوو او اصوليانو له نظره د شرعى حكم لغوي او اصطلاحي تعريف وكړئ.

۲- د جمهورو او حنفیانو له نظره د تکلیفی حکم تعریف او ډولونه بیان کړئ.

۳- د واجب لغوي او اصطلاحي تعریف بیان او د حنفیانو پـه وړانـدې د واجبـو او فرضـو توپیر روښانه کړئ.

## اوه دېرشم لوست

# شرعي حكم (2)

## مندوب

د مندوب تعریف: ندب په لغت کې د یوو مهم کار لپاره بللو ته وایي.

مندوب په اصطلاح کې هغه عمل ته ویل کیږي چې کوونکي ته یې ثواب شته، خو پرېښودونکي ته یې عقاب نشته. د مندوب ځینې ډولونه داسې دي چې په پرېښودلو یې بنده ملامت گڼل کیږي.

مندوب ته سنت، مستحب، نفل، تطوع، احسان او فضيلت هم ويل کيږي. دا ټول لفظونه د معنــا په لحاظ سره نژدې دي او هغه عمل ته ويل کيږي چې کول يې غوره خو اجباري نه وي.

## مندوب گڼې درجې لري

د مندوب لوړه درجه سنت مؤکد دی. سنت مؤکد هغه عمل ته ویـل کیـږي چـې رسـول اللهﷺ ورباندې همیشه والی کړی وي او ډېر لږ یې پریښی وي، لکه د سهار د لمانځه دوه رکعته سنت چې پرېښودونکی یې ملامت گڼل کیږي.

په دې پسې د غیر مؤکدو سنتو درجه ده. دا هغه سنت دي چې رسول الله گښترسره کړي، خو دوام یې ورباندې نه وي کړی، لکه د مازیگر لـه لمانځـه مخکـې څلـور رکعتـه نفـل لمونځ ادا کول.

په دې پسې د هغو سنتو درجه ده چې د فضيلت، ادب او زوايدو سنتو په نامه يادېــږي، لکه د ژوند په عامو چارو کې د پېغمبر عليه السلام د عاداتو او هغو کارونو پيــروي کــول چې له هغه مبارک څخه د يو انسان په توگه صادر شــوي وي. مثالونــه يــې پــه خــوراک، څښاک او ويده کېدو کــی د رسول الله ﷺ پيروي کول دي.

## مكروه

د مکروه تعریف

مکروه په لغت کې بد گڼل شوي ته وايي.

مکروه په اصطلاح کې هغه عمل ته ویل کیږي چې پرېښودونکي ته یې ثواب شـته، خـو کوونکي یې د سزا وړ نه گرځي.

د حنفیانو پر وړاندې مکروه په دوه ډوله دی:

تنزیهي مکروه: هغه مکروه ته ویل کیږي چې پرېښودونکي ته یې ثواب وي او کوونکي ته یی سزا نه وی، لکه د جمهورو د تعریف په څېړ.

د بېلگې په ډول په ولاړه اوبه څښل تنزيهي مکروه دي ځکه چې د ابوسعيد خدري په د اوايت کې رسول الله په ولاړه د اوبو څښل منع کړي (۱).

تحريمي مکروه: تحريمي مکروه هغې عمل ته ويـل کيـږي چـې پـه ظنـي دليـل ورڅخـه خلک منع شوي وي.

د حنفیانو په وړاندې دا مکروه د واجب په مقابل کې قرار لـري. لـه حـرام څخـه پـه ټیټـه درجه کی راځی او منکر یی نه کافر کیږي.

مثال يې د چا په بيعې باندې بيع كول او د چا په خطبې (مركبې) بانـدې مركـه كـول دي ځكه چې رسول الله فلم فرمـايي: «وَلَا يَبِيعُ الرَّجُلُ عَلَى بَيْعٍ أَخِيهِ وَلَا يَخْطُبُ عَلَى خِطْبَةِ أَخِيهِ» (۲) دا حديث خبر واحد دى نو ظنى دليل دى.

## حرام

د حرامو تعریف

حرام په لغت کې ممنوع ته وايي او د جمهورو په اصطلاح کې هغه عمل ته ويـل کيـږي چې پرېښودونکي ته يې ثواب او کوونکی يې د سـزا وړ گرځي. حنفيانو هـم د حرامـو تعريف همداسې کړی، خو يو شرط يې ورزيات کړی او هغه دا چې حرام بـه پـه قطعـي دليل ثابت وی.

د حرامو مثالونه خورا زیات دي، لکه د شرک حراموالي، د زنا، سود او نورو حراموالي.

## وضعي حكم

## د وضعی حکم تعریف

د الله پاک خطاب چې يو شی د بل شي لپاره سبب، شرط او يا مانع وگرځوي. ددې مقصد دادی چې الله پاک موږ ته حکمونه راليږلي او د حکم د ثبوت لپاره يې دلايل ټاکلي. د بېلگې په ډول يو حکم د خپل سبب په پيدا کېدو، د شرطونو په پوره

<sup>(</sup>١)أخرجه مسلم في كتاب الأشربة ، باب في الشرب قائما برقم (٢٠٢٥).

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري في باب لا يبيع على بيع أخيه برقم : (٢٠٣٣).

کېدو او د مانع په له منځه تلو، منځته راځي. همدا راز د سبب او شرط په له منځه تلو او د مانع په پيدا کېدو له منځه ځي.

دې ته وضعي حکم ځکه وايي چې د شارع له خوا کېښودل شـوی. دا شــارع دی چې د لاس پرې کولو لپاره يې غلا کول سبب گڼلی، د لمانځه د صحت لپاره يې اودس شــرط گڼلی او د مورث وژل يې د ميراث د اخيستلو مانع گرځولي.

وضعي حكم درېو ډولو ته وېشل شوى: سبب، شرط او مانع.

#### سبب

په هر هغه شي باندې، چې بل شي ته رسېدل کيږي، سبب نوميږي.

سبب په اصطلاح کې هغه شي ته ویل کیږي چې په موجود کېدو یې حکم موجودیږي او په له منځه تلو یې حکم له منځه ځي.

د مثال په توگه د رُوژې د مياشتې په ليدل کېدو د روژې نيول واجبيبري، الله ﷺ فرمـايي: ﴿فَمَن شَهدَ مِنكُمُ الشَّهْرَ فَلْيَصُمْهُ﴾ [البقرة: ١٨٥].

#### شرط

د شرط تعریف

شرط هغه شي ته ويل کيږي چې له وجود پرته يې شی نه بشپړيږي او د شي پـه حقيقـت کی داخل هـم نه وي.

شرط په اصطلاح کې هغه شي ته ویل کیږي چې په له منځه تلو یې حکم له منځه ځي، خو په موجود کېدو یې حکم هرو مرو منځته نه راځي.

د شرط مثال: اودس كُول د لَمانځه لپاره شرط دي. الله ﷺ فرمايي: ﴿يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا إِذَا قُمْتُمْ إِلَى الْمَرَافِقِ وَامْسَحُوا بِرُءُوسِكُمْ وَأَرْجُلَكُمْ اللهِ الله وَي لمونح نه كيري خو د اودس د شتون سره هرو مرو لمونځ نه موجوديږي.

## مانع

د مانع تعریف:

د دوو شيانو تر منځ پردې ته مانع ويل کيږي.

مانع په اصطلاح کې هغه شي ته ویل کیږي چې په شتون یې حکم منځ ته نه شي راتلای. یعنې کله کله د حکم سببونه پوره وي او باید حکم موجود شي خو د یـو مـانع لـه املـه حکم منځته نه راځي. د بېلگې په ډول که پلار خپل ځوی ووژني، نو قصاص کیږي پرې نه، ځکه دلته یو مـانع منځته راغلی او هغه د پلارولۍ اړیکه ده، چې د قصاص مانع گرځي.

#### فعاليت

د لیکل شوي مثال په څېر راتلونکي هر یو حکم ته دوه مثالونه ولیکئ: مثال: فرض: ۱ـ په یوه ورځ کې پنځه وخته لمونځ فرض دی.

۲ ـ هغه څوک چې د حج کولو توان لري، ادا کول يې ورباندې فرض دي.

فرض: ۱ ـ

\_ ٢

واجب: ١ ـ

\_ ٢

تنزيهي مكروه: ١ ـ

\_ ۲

تحريمي مكروه: ١ ـ ٢ ـ

حرام: ١ ـ

\_ ۲



۱- د ندب لغوي او اصطلاحي معنا روښانه کړئ.

۲- د مندوب درجی بیان کړئ.

٣- د حنفيانو په وړاندې د تحريمي او تنزيهي مکروه تر منځ څه توپير دی؟

۴- د جمهورو او حنفيانو له نظره د حرام تعريف روښانه کړئ.

۵- وضعي حکم څه ته وايي؟ ولې ورته وضعي وايي او ډولونه يې کوم دي؟

۶- د سبب، شرط او مانع لغوي او اصطلاحي تعریفونه د مثال سره بیان کړئ.

## فتوا

#### د فتوا تعریف

د فتوا ټکی د (أفتاه فی الأمر) څخه اخیستل شـوی. معنـا یـې ده: چـاره یـې ورتـه بیـان او روښانه کړه، فتوا هغه نظر ته وایي چې فقیه یې وړاندې کوي.

د فتوا اصطلاحي تعریف: یو چا ته د پېښې شوې مسألې په اړه د دلیل پـر بنـسټ د الله ﷺ حکم څرگندولو ته فتوا وایي.

مفتي: هغه عالم ته وايي چې خلکو ته د پېښو شويو مسألو په اړه شرعي حکم بيانوي. مستفتي: د يوې پېښې په اړه د شرعي حکم پوښتونکي ته وايي.

#### د فتوا اهمیت او ارزښت

افتا خورا ارزښت لرونكى او د درناوۍ وړ منصب دى. له همدې كبله الله پــاك پــه قــرآن كريـم كې د فتوا وركولو دنده خپل ځان ته منسوبه كړې او فرمــايـي: ﴿يَسْتَفْتُونَكَ قُلِ اللّــــهُ يُفْتِيكُم﴾ [النساء: ١٧٦]

په لومړيو کې ددې دندې ترسره کول د خواږه پيغمبر دنده وه. هغه عليه السلام به د الله پاک له وحي سره سم خلکو ته فتوا ورکوله او په خورا روښانه او لنډ ډول به يې خلکو ته د هغوی پوښتنې ځوابولي.

مفتي د رسول الله ﷺ په مقام کې قرار لري. رسول الله ﷺ په دې اړه فرمايي: ﴿إِنَّ الْفُلَمَاءَ وَرَثَةُ الْأَنْبِيَاءِ وَ إِنَّ الْأَنْبِيَاءَ لَمْ يُورِّثُواْ دِيْنَاراً وَ لَا دِرْهُماً إِنَّمَا وَرَّثُواْ الْعِلْمِ ﴾(١)، بې شکه علماء د انبياوو وارثان دي او انبياوو دينار او درهم په ميراث نه دي پرېيښي، بلکې يوازې علم يې په ميراث پرېيښي.

مفتي د احکامو په بیانولو کې د رسول اللهﷺ استازی دی. رسول اللهﷺ فرمایي: «أَلاَ لِیُبَلِّغِ الشَّاهِدُ مِنْکُمُ الْغَائِبَ»(۲)، خبر اوسئ! حاضر دی غایب ته (خبره) ورسوی.

څرنگه چې مفتي د الله پاک احکام خلکو ته بيانوي، نو دا دنده ستر مسؤليت هـم دی. الله د هغه چا لپاره چې له خپله ځانه په الله ﷺ پسې خبرې تړي د سخت عذاب وعده کړې او د اکار يې يو ډول شرک بللي. الله ﷺ فرمايي: ﴿ قُلْ إِنَّمَا حَرَّمَ رَبِّيَ الْفَوَاحِشَ مَا ظَهَرَ مِنْهَا وَمَا مَا كَار يې يو ډول شرک بللي. الله ﷺ فرمايي: ﴿ قُلْ إِنَّمَا حَرَّمَ رَبِّي الْفَوَاحِشَ مَا ظَهَرَ مِنْهَا وَمَا بَطَنَ وَالْإِثْمَ وَالْبَغْيَ بِغَيْرِ الْحَقِّ وَأَنْ تُشْرِكُوا بِاللّهِ مَا لَمْ يُنزِّلْ بِهِ سُلْطَانًا وَأَنْ تَقُولُوا عَلَى اللّهِ مَا لَا تَعْلَمُونَ ﴾ [الأعراف: ٣٣]. راه دوى ته ووايه زما رب چې كوم شيان حرام

<sup>(</sup> ١) أخرجه أبو داود في كتاب العلم، باب في فضل العلم

 <sup>(</sup> ۲) أخرجه البخاري في كتاب العلم، باب قول النبي ﷺ: رب مبلغ أوعني من سامع، ومسلم في كتاب القـــسامة والمحـاربين ،
 باب تغليظ تحريم الدماء والأعراض والأموال.

کړي، هغه دادي: د بې حيايۍ چارې که ښکاره وي او که پټې گناه او د حق پـر خـلاف تېرى او دا چې له الله سره تاسې کوم څوک شريک کړئ چې د هغه لپاره يې کوم سـند نه دى نازل کړى او دا چې د الله په نوم داسې کومه خبـره وکـړئ چـې د هغـې پـه بـاب تاسي معلومات ونه لرئ چې هغه په حقيقت کې کړې ده.

رسوْل الله ﷺ به دې اړه فرمايلي: «مَنْ أُفْتِيَ بِغَيْرِ عِلْمِ كَانَ إِثْمُهُ عَلَى مَنْ أَفْتَاهُ »(١)

چاته چې په ناپوهۍ فتوا ورکړل شوه گناه يې په هغه چا ده چې فتوا يې ورکړې.

سلفو صالحينو به تل كوښښ كاوه چې د شرعي مسايلو پوښتونكي نـورو تـه وليــري او د سختې اړتيا پرته به يې فتوا وركولو ته زړه نه ښه كــاوه. هغــوى بـه لــه علــم پرتــه لــه فتــوا وركولو څخه خلك زيات و برول.

## د فتوا ورکولو حکم

فتوا وركول پنځه حالتونه لرى:

۱- هغه مهال د فتوا ورکول واجب دي چې مفتي د فتوا په مسأله پوه وي، ځواب ويلو ته اړتيا هم وي، پر حکم د عمل کولو وخت هم رسېدلی وي او په سيمه کې بل مفتي هم نه وي. په داسې حالاتو کې فتوا ورکول ددې آيت پر بنسټ واجب دي: ﴿وَإِذْ أَخَذَ اللَّهُ مِيثَاقَ الَّذِينَ أُوتُوا الْكِتَابَ لَتُبَيِّنَتُهُ لِلنَّاسِ وَلَا تَكُتُمُونَهُ فَنَبَذُوهُ وَرَاءَ ظُهُورِهِمْ وَاشْتَرَوْا بِهِ ثَمَنًا قَلِيلًا فَيشُسُ مَا يَشْتَرُونَ ﴾ [آل عمران: ۱۸۷]. ژباړه: دغو اهل كتابو ته هغه كلكه وعده ورياده كړه چې الله ورڅخه اخيستې وه چې تاسې به د كتاب لارښوونې په خلكو كې هرو مرو خوروئ او هغه يې په لږه بيه وپلوره، خومره ناكاره راكړه وركړه ده چې دوى يې كوي.

د رسول الله ﷺ دا وینا هم ددې غونبتنه کوني: «مَنْ سُئِلَ عَنْ عِلْمٍ فَکَتَمَهُ الْجَمَهُ اللهُ بِلِجَامٍ مِنْ نَارِ یَوْمَ الْقِیَامَةِ» (۲)، له چا څخه چې د یو علم په هکله پوښتنه وشوه، او ده هغه پټ کړ، نـو د قیامت په ورځ به د اور په قیضه قیضه کړای شي.

۲- کله چې مفتي د فتوا ورکولو وړ وي، خو په سیمه کې بل مفتي شتون ولري او هـم د فتوا ورکولو اړتیا شدیده نه وي، نو فتوا ورکول مستحب دي.

۳- فتوا ورکول هغه مهال حرام دي چې ځواب ورکوونکی په شرعي حکم پوه نه وي، کـه څـه هـم
 فتوا يې له شريعت سره برابره وي. يا د فتوا ورکولو مقصد دنيوي گټې او يا هم د نفس غوښتنه وي.

<sup>(</sup> ١) أخرجه أبوداود، باب التوقي من الفتيا (دار الكتاب العربي ، بيروت)، ج ٣ ص ٣٥٩.

<sup>(</sup> ٢) أخرجه أبوداود في كتاب العلم، باب كراهية منع العلم والترمذي في أبواب العلم،باب ما جاء في كتمان العلم، وقال حديث حسن.

۴- که پوښتنه دداسې مسألې په اړه وي چې پېښه شـوې نـه وي او فرضـي بڼـه ولـري نـو
 پداسې موضوعاتو کې فتوا ورکول مکروه دي. سلفو صالحينو پـه داسـې موضـوعاتو کـې
 بحث کول بد گڼل او ويل به يې: پرې يې ږدئـی تر څو پېښې شي.

۵- فتوا ورکول هغه وخت مباح گڼل کیږي چې مفتي د فتوا وړ وي، موضوع هم داسې وي چې پېښېدل یې شوني وي خو د فتوا د ځواب لپاره وخت زیات وي. په داسې حالاتو کې فتوا ورکول روا دي.

## د مفتی شرطونه

څرنگه چې مفتي د الله ﷺ او رسول ﷺ حکم خلکو ته بیانوي نو باید لاندې شرطونه پکې پوره وي: ۱ – مفتي باید مسلمان، بالغ، عاقل او عادل وي. پر دې شرطونو باندې د علماوو اجماع ده. کافر، مرتد او هغه څوک، چې د ایمان ماتوونکی عمل یې ترسره کړی وي، د فتوا ورکولو وړ نه دی. همدا راز کوچنی، لیونی، اعتقادي فاسق، عملي او قولي فاسق د فتوا ورکولو وړ نه بلل کیږي.

۲- مفتي باید په ور وړاندې شوې مسأله علم ولري، د هغې په هکله له شرعي دلایلو څخه خبر وي، د پخوانیو علماوو نظریات، په دې هکله باید ورته معلوم وي، څو د اجماع په خلاف فتوا ورنکړي.

٣- مفتي بايد د فقهې په اصولو عالم او د متفق عليها او اختلافي دلايلـو او پـه ځـانگړي ډول د قياس په اړه هم علم ولري.

۴- مفتي بايد به عربي ژبه، نحو او صرف عالم وي، ځکه د فتوا مأخذونه پـه عربـي ژبـه دي، نو د عربي له پوهې پرته په سمه توگه شرعي حکم ته رسېدل ناشوني دي.

۵- مفتي باید د اسلامي شریعت په مقاصدو پوه وي او د خلکو د مصلحتونو، حالاتو او دودونو په دودونو په اړه معلومات ولري، ځکه ځینې احکام د مصلحتونو، حالاتو او دودونو په بدلون بدلون مومي.

۶- مفتی باید د وروړاندې شوې مسألې په ټولو اړخونو ځان پـوه کـړي، د پوښـتل شـوې صورت څخه هر اړخيز تصور ولري، څو د هغه سره مناسب حکم اظهار کړی شی.



فتوا، مفتى او مستفتى چا ته ويل كيږي؟

د فتوا د ارزښت او اهميت په اړه معلومات ورکړئ.

په بېلابېلو وختونو کې د فتوا ورکولو په اړه رڼا واچوئ.

د مفتى شرطونه كوم كوم دي؟